

# BAPTISTÁK ÉS ADVENTISTÁK

ÍRTA

DK. NYISZTOR ZOLTÁN



SZENT-ISTVÁN-TARSULAT  
AZ APOSTOLI SZENTSZÉK KÖNYVKIADÓJA  
BUDAPEST, 1925.

Nihil obstat.

Nr. 902.

*DT. Theophilus Kiinda  
censorum praesek.*

Imprimatur.

*Julius Maehovich  
vic. generális.*

Strigonii, die 17. Mártii 1925.

Kiadja a Szent-István-Társulat.  
Stephaneum nyomda és könyvkiadó r. t. Budapest.  
Nyomdaigazgató: Kohl Ferenc.

# TARTALOMJEGYZÉK.

Oldal

*Előszó* ..... 5

## I. Baptisták.

|     |                                      |    |
|-----|--------------------------------------|----|
| A)  | <i>A bapiista mozgalom története</i> | 7  |
| a)  | Keletkezése                          | 8  |
| b)  | Fejlődése                            | 10 |
| c)  | A magyarországi baptista-misszió     | 14 |
| d)  | A baptista mozgalom maiállapota      | 17 |
| 13) | <i>A baptisták tanai</i>             | 19 |
| a)  | A hit egyedüli forrása               | 19 |
| b)  | A keresztség                         | 21 |
| c)  | Egyéb tanok                          | 23 |
| d)  | A baptisták erkölctana               | 27 |
| C)  | <i>A baptizmus cáfolata</i>          | 29 |
| a)  | A hit forrásairól                    | 29 |
| b)  | A keresztségről általában            | 39 |
| c)  | A gyermekkeresztség                  | 51 |
| d)  | Alámerítés vagy meghintés            | 55 |
| D)  | <i>Összefoglalás</i>                 | 58 |

## II. Adventisták.

|    |                                         |    |
|----|-----------------------------------------|----|
| A) | <i>Az adventista mozgalom története</i> | 60 |
| a) | Keletkezése                             | 61 |
| b) | Fejlődése                               | 66 |
| c) | Jelen állapota                          | 67 |
| d) | Magyar adventisták                      | 68 |
| B) | <i>Az adventisták tanai</i>             | 70 |
| a) | A világ vége                            | 70 |
| b) | Az Úr napja                             | 73 |
| c) | Az emberi lélek                         | 74 |
| d) | Egyéb tanok                             | 76 |
| e) | Gyülekezeti élet, erkölcsiparancsok     | 78 |
| C) | <i>Az adventizmus cáfolata</i>          | 80 |
| a) | A világ végéről                         | 81 |
| b) | Szombat vagy vasárnap                   | 84 |
| D) | <i>Összefoglalás</i>                    | 88 |

## ELŐSZÓ.

Ez a kis füzet, mely az érdemes Szent-István-Társulat áldozatkészségből útnak indul, az újabb kor két nagy lendülettel dolgozó vallási mozgalmáról akar teljes és kimerítő felvilágosítást nyújtani. Szól elsősorban azoknak, akik benne érdekelve vannak. Akár állásukból, akár lelki állapotukból kifolyólag. De nem lehet érdektelen azoknak sem, akik korunk lelki válságait szeretik figyelemmel kísérni.

A világháború és forradalmak nyomán járó lelki megmozdulásnak egyik szomorú kísérő jelensége az amerikai vallási szektáknak térhódítása. A világ lelki megrázkoztatását, a szellemi élet műlő ájulását ők aknázzák ki a legerősebben.

Magyarországon is meghúzták már többször a vészharangot. A „történelmi egyházak” s elsősorban a magyar kálvinisták nem kis aggodalommal nézik a szekták harcias előretörését. Nemcsak a fővárosban, de a vidéken is megmozgatták a talajt. Már nem is egyes egyének, de egész hitközségek megingásáról számol be a

krónika. Térhódításuk itt-ott már a tömegmozgalom jellegét és erejét viseli magán.

A mentés nagy munkájához akar hozzájárulni e füzet is. Nem támaszt nagy igényeket; az igazság és a lelkek szeretete vezette. Nem olcsó népieskedéssel, kedélyeskedő komázással, bravúros szellemi tornákkal, hanem becsületes őszinteségével, hideg tárgyilagosságával, az igazság isteri erejével akar hatni. Alapos forrástanulmányok alapján készült s azért megérdemli, hogy tudományos szempontból is komolyan vegyék.

Szerző lelkétől távol állott a szeretetlenség és gyűlölködés s óva int tőle mindenkit. Tévelygő, jobb sorsra érdemes testvéreket lát a szekta tagjaiban is s munkájával békét bontani nem akar.

Budapesten, 1925. március 1-én.

*Dr. Nyisztor Zoltán.*

## I. BAPTISTÁK.

Baptistáknak vagy hivatalosan „keresztelt keresztyének”nek nevezzük azon újabbkori valási gyülekezet tagjait, akik csak a felnőttek megkeresztelését tartják megengedhetőnek s a Reresztséget teljes alámerítéssel szolgáltatják ki. Egyike tehát a protestantizmusból gombamódra kisarjadó keresztyén szektáknak, melynek létét és lényegét a keresztség szentségének különleges felfogása adja meg. A baptisták a Szentírást tartják a hit egyetlen zsinórmértékének; elvetik tehát a gyermekek megkeresztelését, mint a Szentírással ellenkezőt s annak szellemében a vízben (folyó, tó, medence) való teljes alámerítést követelik. A Krisztusban való újjászületés azonban nem a keresztség által jön létre, hanem megelőzi azt: Isten igéjének hallgatása s a hit megvallása által.

### A baptista-mozgalom története.

Mint minden keresztyén felekezet, úgy a baptisták is szükségét érzik annak, hogy tanaiknak hátvédül Krisztust és az őskeresztenységet állít-

sák oda. Szerintük az első baptista Keresztelő szent János volt. Nemcsak azért, mert Keresztelő Jánost latinosán Baptista-nak nevezik, hanem mert a Jordán vizében alámerítéssel keresztelt. őt követték az apostolok s az első keresztenyek, akik először hallgatták az igét s hittek s csak azután keresztelkedtek meg Krisztus parancsa szerint. Baptisták voltak tehát az első keresztenyek, még ha másképen is nevezték magukat, a mai baptisták pedig egyenes leszámottjai az őskeresztenyeknek. A gyermekek megkeresztelése csak a III. században Krisztus után jön divatba s e Szentírást megcsúfoló szokásnak Origenes vagy helyesebben: szent Cyprián az atyja. Origenes különököséiről mindenki tud — mondják —, Cypriánról meg elég annyi, hogy a pápaság, a mise, a tisztítótűz tanának is ő a megalapítója. Ami pedig a keresztág formáját illeti, kétségtelen, hogy az őskeresztenyek teljes alámerítéssel kereszteltek s csak a XIV. században kap lábra a vízzel való leöntés. — így a baptisták.

A tárgyilagos történelmi kutatás azonban a baptista-mozgalom történetét így vázolja.

### *Keletkezése.*

A baptista-mozgalom előfutárjai a reformáció idejében fellépő újrakeresztelők, akik ugyan elvetik a gyermekek megkeresztelését s minden új hívőt újra keresztelnek, de az alámerítés he-

lyett még a meghintést használják. Továbbá a *mennoniták* Hollandiában, akiket egy Menno Simons nevű papról neveztek így el.

Az igazi baptista-mozgalom keletkezése azonban a XVII. századra esik s hazája a ködös Anglia.

Utja ott kezdődik, hogy a *puritánok* kiválnak az angol államegyházból, levetnek magukról minden, ami még katholikus vonatkozású lehet s a legegyszerűbb bibliai állapot megvalósítására törekednek. Felállítják a presbyterianumot, vagyis a vének tanácsát, mely a hitközségen a hatalmat képviseli és gyakorolja s az általános egyházi ügyeket a presbyterianumok kiküldötteiből alakuló synodusra bízzák. *Browne* prédikátor még tovább megy s a hitközségek teljes függetlenségét követeli. Szerinte a presbyterianum csak tanító, de nem kormányzó testület s minden hitközség maga intézi sorsát. Bár ő maga visszatért az angol államegyházba, követei gyorsan elterjedtek. Az ő soraikból került ki egy *Schmith János* nevű prédikátor, aki híveivel Angliából Hollandiába menekülve, egy külön gyülekezetét alapított baptista elvek szerint. Az anglikán egyház keresztelését érvénytelennek nyilvánította s önmagát és hitközségét újra megkeresztelte, de még nem alámerítés, — hanem csak meghintés által. Halála után *Helwys Tamás* foglalta el helyét, ki is hívei zömével visszatért Angliába. Londonban és Lincolnban megalapították az első hitközségeket, melyekben

hem volt többet gyermek-keresztelelés, magukat pedig általános baptistáknak nevezték el. Elég tévesen ugyan, mert csak a gyermek-keresztséget vetették el, de a teljes alámerítéssel való keresztelest még nem gyakorolták.

Az igazi világosság azonban egy londoni puritán gyülekezetben gyűlt ki 1640-ben. A hívek ugyanis rájöttek, hogy nemcsak a gyermek-keresztség áll a Szentírás&al ellentében, hanem a keresztség kiszolgáltatásának eddigi módja is. A Szentírás csak teljes alámerítéssel történő keresztelest ismer; kiszolgáltatója pedig csak az lehet, aki maga is ígv Rereszteleltetett meg.

A meggyőződést követte a tett. A hívek elhatározták, hogy egyik tagjukat, *Blount Richárdot* Hollandiába küldik az arminiánokhoz, akik már régebb idő óta alámerítéssel keresztelek. *Blount* tehát Hollandiába utazott s 1642-ben tért onnan megkeresztelve vissza. Nyomban megkeresztelte a gyülekezet prédikátorát, *Blacklock Sámuelt* s 54 hitsorsosát, most már végre teljes alámerítésel. Az új hitközség a „keresztelt keresztének gyülekezetének” nevezte el magát s már 1644-ben nyilvánosságra hozta első hitvallomását.

### *Fejlődése.*

A szervezkedés gyorsan megindul. Rövid idő alatt Londonban már hétf baptista gyülekezetét számlálnak. A hivatalos anglikán egyház ugyan állást foglal ellenük s az üldözésből is kijut ne-

kik, de Cromwell Olivér protektorsága alatt teljes szabadságot élveznek. 1689-ben már 100 baptista gyülekezet kiküldöttei jönnek össze Londonban kongresszusra s egy uj, kimerítő hitvallomást szövegeznek meg.

A hanyatlás azonban hamar beáll. Viták, nézeteltérések támadnak s a súrlódások, kiválások napi renden vannak. Az egységet a hitközségek nagy szabadsága mellett nem bírják fenntartani; a missziók, Krisztus istenségének, sőt a keresztségnek a kérdésében is az elágazó véleményeik szakadásokra vezetnek. Rövid egy század leforgása alatt magában Angliában már ötféle árnyalata van a baptista-mozgalomnak.

*Amerikába* egy Williams Roger nevű angol kivándorló viszi bé a baptista-mozgalmai. Massachusetts-ből való kiüzetése után megalapítja Rhode Island államot s ott proklamálja a teljes vallásegyenlőséget. Bár baptistának vallja magát s gyülekezetei is alapít, a keresztség szentségevel nem tud tisztába jönni. Gyermekkori megkereszteltetését érvénytelennek tartja s azért evg barátjával újra megkereszteltet! magát. De csakhamar rajön, hogy ez a második keresztség is érvénytelen, mert barátja is kereszteletlen volt s azért harmadszor is megkeresztelkedik.

Közben újabb angol bevándorlók érkeznek Amerikába s a baptista-mozgalom erősen tért hódít. Száz év múltán már száz gyülekezet van körülbelül tízezer hívővel. De igazán kedvező atmoszférát a baptista-mozgalom számára az

amerikai szabadságharc (1776.) jelent. New-Yorkban missziós-társaság alakul s hamarosan olyan eredményeket mutat fel Északamerikában, amilyéht sehol másol nem tudott elérni. 1792-ben már 35 ezren vannak 471 gyülekezetben; 1'850-ben pedig már 815 ezren, úgy hogy minden 29 lakosra egy baptista esett. 1895-ben számuk 3 millió 637 ezerre rúg, nem is számítva a másfélmilliót kitevő szakadár-baptistákat.

Az *európai baptista misszió* Oncken János Gerhard nevéhez fűződik. 1800-ban január 26-án született Bázel németországi városkában. Tizenhároméves korában egy skót kereskedő vette magához a fiút s magával vitte Angliába. Greenwichben egy „hívő” családnál lakott, melynek jámborsága nagy hatással volt lelkére. Londonba visszatérve egy methodista kápolnában hallott prédkációra megtért s azonnal vágy támadt benne másoknak a megmentésére is. Buzgósága oly nagy volt, hogy ebédpénzének 90 százalékát elvonta magától s azon vallásos iratokat vásárolt szétosztásra.

1823-ban egy missziótársaság kiküldte őt Németországba, hol nagy buzgalommal fogott munkához. Könyvkereskedést nyitott, vasárnapi iskolát alapított s prédikátora volt az independent gyülekezetnek. Bibliai tanulmányai közben azonban arra a meggyőződésre jutott, hogy a gyermek-keresztségnek nincsen Szentíráson nyugvó alapja s hogy a keresztelelés formája csak

a teljes alámerítés lehet. Elhatározása már kézsen volt s csak az alkalomra kellett várnia.

1833-ban Hamburgba érkezett dr. Sears amerikai baptista kollégiumi tanár, aki aztán 1834 április 22-én (este 8—9 óra közt) megkeresztele Onckent, feleségét és még öt egyént az Elba folyóban.

Másnap megalapították Hamburgban az első baptista gyülekezetét és Sears a hívők egyhangú szavazata alapján Onckent gyülekezeti venné ordinálta. Ettől fogva szaporodni kezdtek a tagok, de a keresztséget három éven át titokban éjjel hajtották végre. Hogy azonban Oncken az ebből támadt mendemondáknak véget vessen, 1837 szept. 3-án fénYES nappal tartotta meg az alámerítést. Az eseménynek hamar híre futott s a városban nagy feltűnést keltett. Kiváncsi tömegek lepték el a gyülekezetei s egy alkalommal olyan botrányt rendeztek, hogy karhatalomnak kellett közbelépnie. A városi tanács erre megtiltotta a nyilvános gyülekezést. A tilalom áthágása miatt Oncken négyheti fogházat is szenevédett.

A hamburgi nagy tűzvész, melynek a város egyharmada martalékul esett, hozta meg végre a várva-várt szabadságot. Oncken ugyanis felajánlotta a gyülekezeti helyiséget egyrészét a hajléktalanok számára. A városi tanács az ajánlatot elfogadta s ezzel egyidejűleg megszűnt az üldözés.

Oncken és társai, főként Köbner és Lehmanh

most már széles körben folytatták és terjesztették a missziót. 1843-ban 273, 1844-ben 322, 1845-ben pedig 350 megkeresztelés történt magában Hamburgban. 1849-ben már országos kongresszust tartanak, 1852-ben pedig közzéteszik az első statisztikát, mely 42 gyülekezetben 4215 hívőt mutat ki.

A Németországba<sup>^</sup> megkezdett munka átadtolt Hollandiába, Dániába, Magyarországba, Oláhországba, sőt Oroszországba, is. Ezek közül legnevezetesebb a svéd misszió, melyet egy Nilson nevű „megtért“ methodista prédikátor alapított.

#### *A magyarországi baptista-misszió.*

A hamburgi tűzvész híre s nyomán az építkezés fellendülése sok magyar munkást csalt ki Németországba. Ezek között volt egy *Rottmayer János* nevű asztalos is, akit német barátai gyakran elvezettek a baptista gyülekezetbe. „Rottmayer buzgó katholikusnak tartotta magát, de midőn a Szentírást megismerte, megláttá belsejét a maga valóságában, hibáival és bűneivel együtt. Átadta tehát szívét a Megváltónak s hitvallomására néhány honfitársával együtt Oncken által 1843-ban megkeresztelkedett“ — írja egy magyar baptista író.

Rottmayer 1846-ban jön haza Pestre, több láda vallásos irattal megrakodva. A térito munkát nyomban megkezdi, de igen kevés eredménnyel. Mikor Lehmann húsz év múlva látó-

gatóba jön Pestre, még csak hat embert tud megkeresztelni a Dunában éjjeli csendben.

Nagy lökést adott azonban a missziónak egy *Nováic Antal* nevű szabómesternek a „megtérése“, aki megtérése után biblia-árus lett s mint ilyen bejárta az ország nagy részét. Az ő buzgolkodása folytán több helyen, főkép Biharban, kezdetleges kis gyülekezet-félék is alakultak.

A szervezés igazi munkáját 1873-ban *Mayer Henrik* kezdte meg. Mint a Brit- és Külföldi Biblia-Társaság ügynöke jött Budapestre s itt végleg letelepedett. Márciusban megnyitja a vasárnapi iskolát, decemberben pedig már megszervezi az első rendes baptista gyülekezetei Budapesten s annak prédkátorára lesz. Mayer nagy tevékenységet fejt ki. Fáradhatatlanul járja az országot s térít, keresztel. 1895-ben már számuk 4—5000.

1905-ben a magyar állam a baptista vallást törvényesen elismert felekezetnek nyilvánította s ezzel megadta neki a testületi jogot. A szabadság azonban egyúttal szakadásra is vezetett. Mert az állam kedvezményét csak egyik fele a baptistáknak fogadta örömmel, a másik fele azonban „tartózkodó állásba helyezkedett“. Így azután két baptista szövetség keletkezett: az elismert és a nem elismert vagy szabad baptisták szövetsége. 1917-ben a magyarországi baptisták száma körülbelül 23.000, mintegy 800 állomásra elosztva, legsűrűbben Bihar- és Aradmegyében.

A trianoni erőszakos béke a baptista-mozgal-

mat is derékba törte. 18 ezer hívő jut idegen kormányzat alá, Csonka-Magyarországon pedig minden össze hétezer marad.

A megkisebbedés azonban visszaállította a felbomlott egységet 1920. szeptember havában Magyarország összes baptistái egy szövetségbe tömörültek s elnöknek *Udvarnoki János* hitszónokot választották meg.

Az evangelizálás nagy erővel indul meg. 1921 végén már nyolcezeren vannak. 1924 végén számuk 11—12 ezerre tehető. Van két könyvesboltjuk, meglehetősen nagy közös nyomdájuk s négy folyóiratjuk. (Békehírnök, Vasárnapi Tanító, Hajnalcíllag, Friedensklánge.) Két árvaházuk s két menházuk munkaképtelenek számára. Budapesten theológiai intézetet nyitnak prédikátorok kiképzésére s 1922-ben már 19 növendékük van.

Prédikátoraiak buzgósága mellett nem kis szerepe van az amerikai dollárnak sem, mely a missziós tevékenység kiterjesztését jelentékenyen megkönyíti. Katholikus vidékeken átlag nem boldogulnak, református helyeken, főleg elhanyagolt parochiákon, bő aratásuk van. Híveik az egyszerű, jámbor, falusi nép sorából kerülnek ki, egy-egy intelligens ember „megtérése” valósággal fehér holló.

*A baptista mozgalom mai állapota.*

Az utolsó hivatalos baptista-statisztika 1912-ből való s számukat az egész földkerekségén 6 millió 715 ezerre teszi. Heimbucher német tanár számítása szerint 1924-ben körülbelül 7 millióan lehetnek. E számban természetesen csak a megkereszteltek vagyis a felnőttek vannak benne. Ha már most a gyermekeket és a szakadár baptistákat is hozzászámítjuk, a baptisták összes számát 20 millióra tehetjük.

A legtöbb baptista *Amerikában* van. Számuk 6 millió; 58 ezer állomással, 43.764 prédikátorral, közel 3 millió vasárnapi iskolással. A hívek zöme az Egyesült-Államokból rekrutálódik.

*Anglia* áll második helyen, 3078 gyülekezetben 404.794 taggal, 2039 prédikátorral.

*Svédországban* 680 gyülekezet 59.903 taggal, 312 prédikátorral s 65.784 vasárnapi iskolással.

*Németországban* az 1922. év statisztikája szerint 231 gyülekezetben 53.866 hívő él, 370 prédikátorral.

*Oroszországban* körülbelül 30 ezer baptista van, *Lengyelországban* pedig 7481.

Szórványosan fordulnak elő: Lettországban (9312), Cseh-tótországban (3100), Oláhországban (22.228), Hollandiában (2800), Dániában (5008), Svájcban (1105), Franciaországban (2347), Olaszországban (1762), Ausztriában (628), Bulgáriában (349), Spanyolországban (226) és Portugáliában (175).

Az amerikai gyülekezetek buzgalma a pogány népeknek is megvitte a baptista missziót. Ázsiában, Afrikában, Ausztráliában, valamint a Csendes-Óceán szigetein nagy számban működnek baptista misszionáriusok. Az amerikai hittéritők közül különösen Adoniram ért el nagy eredményeket Ázsiában, Birma, Asszam és Sziam lakói között.

*Ázsiában* 1719 gyülekezet van 186 ezer taggal. Ebből India, Birma és Asszámra 165 ezer, Kínára Siámmal együtt 22.126, Japánra 3942, a Filippi-szigetekre 2939, Ceylonra 1039 hívő esik.

*Afrikában* 14.785, *Ausztráliában* 27.594 baptista él.

E számadatok láttára lehetetlen kitérni a tár-gyilagos szemlélőnek a megállapítás elől, hogy a baptista-mozgalom a sok-sok gátló körülmény ellenére is szép eredményeket ért el s erősen tért hódít. Prédikátorainak valóban fáradhatatlan munkássága mellett a baptistáknak különösen két nagy propaganda-eszközük van: iskola és sajtó.

Az iskolai nevelés fontosságát először az amerikai baptisták ismerték fel. 1765-ben állítják fel az első kollégiumot, mely később egyetemmé alakul át s ma három millió dollár vagyonnal rendelkezik. Utána egyre-másra alakulnak az intézetek, iskolák, missziótársaságok. Ma már 7 theologiai főiskolájuk, 97 egyetem és kollégiumuk, 106 nagy nevelőintézetük van. Az európai kontinensen egrészt pénzhiány, másrészt a

kisebb tanügyi szabadság miatt főkép a vasárnapi iskolákra fektetik a fősúlyt.

A baptista missziónak jelentős fegyvere a sajtó. Mozgalmuk minden országban rendesen ott kezdődik, hogy nyomdát vásárolnak, könyvkereskedést nyitnak s bibliákkal, apró füzetekkel s olcsó folyóiratokkal elárasztják a népet, így Amerikában 130, Angliában 20, Németországban 4, Magyarországon szintén 4 folyóiratuk van. Propaganda-tevékenységükre jellemző a német Oncken példája, aki 60 év alatt egymaga 2 millió bibliát adott el.

### **A baptisták tanai.**

Bár a baptisták között vannak árnyalati különbségek s még ezidőszerint 10 különböző pártot lehet megkülönböztetni, tanaik a fővonásokban mégis megegyeznek. Mi a magyar baptisták hivatalos kiadványát tartjuk szem előtt, melynek címe: „Hitvallomása és szerkezete a kereszttel keresztyén gyülekezeteknek, melyeket közönségesen Baptistáknak neveznek” (kiadja a baptista hitközség. Budapest, Hárfa-utca 33. II. kiadás), mely a német baptista hitvallás után készült, szolgai módon, hitvány magyarsággal.

### *A hit egyedüli forrása.*

A magyar hitvallomás első cikke a baptista vallás alapját és leglényegesebb jellemvonását tartalmazza s a hivatalos szövegben így szól:

„Hisszük, hogy az Ó-testamentumban foglalt szent írások (felsorolás) — valamint az Új-Testamentomban foglalt szent írások (felsorolás) — valósággal a Szendétektől ihletett; úgy hogy ezen könyvek együttesen képezik az emberiségnek adott egyedül igaz isteni kijelentést s az Isten megismerésének egyetlen forrását s ezeknek kell a hit és életmód egyetlen szabályának és zsinormértékének lenni“.

Jól mondottuk tehát könyvünk elején a baptistákról adott meghatározásban, hogy a baptista vallás „egyike a protestantizmusból gombamódra kiszakadó szektáknak“. Íme az örökk, nagy protestáns elv, melyet Luther proklaniáll először s mely azóta is minden protestáns szektának egyetlen igaz dogmája és alapja: „a hitnek egyedüli forrása a Szentírás“. Csak az igaz, csak az tartozik a hithez, ami a Szentírásban benne van; s minden más — még ha évezredes hagyomány volna is — értéktelen, semmis, emberi találmány. Hogy mit higyünk s az örökk üdvösség érdekében mit tegyünk, mi az igazi kereszteny életmód, erre vonatkozólag egyedül és kizárolag a Szentírás adhat nekünk felvilágosítást. Isten úgy ihlette, úgy vezette a szent írókat, hogy az írás teljes legyen. Az egyetlen, kizárolagos mérték és irányelv, melyből az üdvösség tana levezethető. Ami benne van, isteni kinyilatkoztatás; ami nincs meg benne, talmi áru. emberi kitalálás.

Hogy azonban a baptisták a Szentírást meg-

nyirbálják s nem minden könyvét ismerik el hitelesnek, az a protestáns rokonság folytán csak természetes. Hisz már Luther nem átallotta önkénnyel kezelni a Szentírást ott, hol rendszerével nem vágott össze. A baptisták sem ismerik el az úgynevezett deuterokanonikus könyveket s különösen Tóbiás és Judith- könyvét, továbbá a Bölcseség könyvét, az Ecclesiastikust s a Makkabeusok két könyvét mint apokrif írásokat kiiktatják önkényüleg a Bibliából. Mert — mint mondják — „ellentmondásban vannak az Isten igéjével".

*A keresztség.*

Másik lényeges tana a baptistáknak, melytől egyúttal elnevezésük is származott, a keresztség tanára vonatkozik.

„Hisszük — mondja a magyar baptista hitvallomás nyolcadik cikkelye —, hogy az Új-testamentom határozott kijelentése szerint, a Krisztus által szereztetett szent keresztség, mely az ő visszajövelelég a hívők számára folyton megmaradjon, abban áll, hogy a megkeresztelendő az Úrnak erre rendelt egy szolgája által az Atyának, a Fiúnak és a Szentléleknek nevében egyszer víz alá merítessék és abból ismét kiemellessék. Csak ilymódon teljesítetik az isteni párnás s tartja meg Krisztusnak szerzeménye mély, eredeti jelentését. A Szentírás egész határozottan meg is jelöli azon személyeket, kik magukat ez intézménynek alávessék, ugyanis:

egyedül oly emberek, akik előbb az evangyéliom és Istennek szabad kegyelme által bűneikből megtérítettek a Krisztushoz s ő benne teljes szívvel hisznek, mint megváltójukban.“ — „A keresztségnek sajátsága, hogy csak egyszer teljesítetik, ép azért felette fontos, hogy ezen egy cselekmény helyesen történjék.“

Ezen nyílt hitvallomásból a következőket szeghetjük le:

1. A keresztség nem szentség, mint ahogy a baptisták egyáltalán nem ismernek el szentségeket; hanem csupán csak kegyelmi eszköz, mint amilyen az Isten igéje s az Ürvacsora. Nem föltétlenül szükséges az üdvösségre, hanem csak „felette fontos“.

2. A megigazulás, a megtisztulás nem a keresztség folyománya vagy hatása, hanem ellenkezőleg megelőzi azt. Isten igéjének hallgatása s a hit megváltása által. „Az üdvnek útja ez — mondja a hetedik cikk —, hogy az ember az istennek igéje által bűneinek mély álmából felébresztetik, bűneit és hibáját megismeri és szív ből bánja. Veszedelmének érzetében Krisztushoz menekszik s az ő benne való hit által veszi bűneinek bocsánatját.“

3. Gyermek vagy pláne csecsemők nem kereszthetők meg, mert a keresztség előfeltételének, az ighallgatásnak s a hit megvallásának nem tudnak eleget tenni. Csak felnőtt egyének részesíthetők e kegyelmi eszközben.

4. A keresztség helyes. Szentíráson nyugvó

ormája a vízben való teljes alámerítés, úgy hogy mindenki, aki gyermekkorában vagy csak vízzel való meghintéssel vette e szentséget, újra keresztelendő.

5. Nem kevésbé fontos annak a megállapítása is, hogy mivel a baptisták vízzel s a teljes Szentláromság nevében keresztelnek, keresztségek katholikus szempontból helytálló s így a baptizmnsból megtérteknek új keresztelestre nincs szükségük.

*Egyéb tanok.*

Amily örvendetes és dicsérendő doleg, hogy a baptista hitvallomás a *Szentláromság tanában* (2. cikkely) s *Jézus istenségének* (4. cikkely) kérdésében a leghatározottabban a katholikus felfogás mellett foglal állást, annyira fájdalmas látni, mennyire keresztülette magát egész hites vallásrendszerén a protestáns kovász.

íme egyéb tévedései részletezve:

1. *A bűnről:* „A sátán ravaszsága által bűnbe esett az ember, elfordult Istenől, elveszté teremtőjének képmását s csakhamar testileg és lelkileg a halál állapotjába jutott. S minthogy az emberek valamennyien Adómnak magvából származtak, mindenjában egyenlőképen ugyanazon bűnös és teljesen megromlott természetnek részesei, minden jónak cselekedetére alkalmatlanok és kedvetlenek, minden gonoszra pedig képesek és hajlandók“. (3. cikkely.)

Itt kísért hát újra a lutheri szellem s az egész

protestantizmus kiinduló pontja. Az emberi természet nemcsak meggyengült az eredeti bűn következtében, mint a katholikus hit tanítja, hanem teljesen megrombolt. Képtelen a kísértéseknek ellenállni és Istennek tetsző dolgokat művelni, úgy hogy egyedül csak a hit által üdvözölhet.

2. A Calvin által teljes határozottsággal hirdetett *predestináció* tana a baptista hitvallomásban — ha kissé letompítva is — benne van. „Az elkarhozott emberi nemzetseg közül azon egyének, kiknek az idők folytán a megváltás tényleg sajátjokká váljék, az Atya által el is választattak, neveik az égeben felirattattak ... Istennek ezen rendelete változhatlan és örök, úgy hogy azok, akiket illet, az elválasztottak, a Krisztus kezeiből ki nem ragadtathatnak.”<sup>1</sup> (5. cikkely.)

3. Az *Ürvacsora* „abban áll, hogy a gyülekezetben erre rendelt személy által a szerzési igék hangoztatása és ünnepélyes hálaima után kegyér töretik s ez, valamint utána bor is a kehelyből a gyülekezet tagjai által vétetik”. „Hiszszük, hogy Krisztus ezen szent jegyekben lelki módon táplálja testével és vérével a hívőket”. (9. cikkely.)

Az Urvacsora sem szentség a baptisták fell fogása szerint, hanem „kegyelemteljes intézmény”, mely által az Úr halálát hirdetjük”: nem Krisztus igazi teste és vére valóságos átlénvegiilés által, hanem pusztán csak lelki táplálék..”

4. Az Úrnak gyülekezetéről. „A keresztsén által felvétetünk Krisztusnak e földön létező gyülekezetébe... Jézus Krisztus s az ő apostolai parancsa szerint... minden Istenhez megtért hívőnek kötelessége, hogy egyedül ne maradjon, hanem társuljon az Úrnak többi tanítványával ... Krisztus igaz tanítványainak ilyen Isten igéje szerint szabályozott szövetkezete képezi a keresztyén gyülekezetét.“

„Ennek feje egyedül az Úr Jézus Krisztus, látható fejei e földön nincsenek“.

„Tagjainak kebeléből választja a gyülekezel véneit, tanítóit és szolgáit, kik elrendelés által ruháztatnak fel hivatalokkal.“

„Elrendelés alatt értjük azon szokást, hogy a szolgálattételre megválasztott személyek a gyülekezet vénei által kezüknek före tevése és ima által hivatásuk teendőjére elkülöníttenek.“

„A vének elnökölnek a gyülekezet ülésein, feladatuk a gyülekezet határozatait keresztülvinni. A tanítóknak joguk és kötelességük az istentiszteleti összejövetelekkor prédkálni. A vénnek és tanítónak hivatalai gyakran egy személyben vannak egvesítve.“ A szolgák vagy diákonok gondjaira különösen a gyülekezetnek anvagi ügyei vannak bízva.

„Különös kötelessége minden tagnak a szent vacsorának ünnepléséhez csatlakozni s jelen lenni a gyülekezet vasárnapra vagy más hétköznapra elrendelt összejövetelein.“ S e kötelezett-

ség alól csak a legnagyobb szükség vagy betegség ment fel.

„Új tagnak felvétele csak szavazás által törtenhetik, ha előzetesen az illető lelkiállapota nyilvánvaló lett és személyesen a gyülekezet színe előtt a hitvallomást a felveendő letette.“

„A gyülekezetnek joga és kötelessége tagjai közül azokat, kiknek élete hitüknek ellent mond, rendes szavazás által kizájni s a tagok jogait tőlük megvonni.“ (10. cikkely.)

5. *A házasság.* „Hisszük, hogy a házasságot Isten szerzetté. Továbbá, hogy a férfi csak egy asszonyt vehet nőül, míg mindenketten életben vannak.“

„Az elválást, ha az Isten igéjével össze nem egyeztethető okokból történik, valamint az elváltaknak újból házasságra lépését tilosnak tartjuk. Azonban házasságtörés eseteiben s rosszakaratú elhagyásnál hisszük, hogy az ártatlannak félnek elválása s újból házasulása Isten igéje szerint megengedhető.“ (13. cikkely.)

6. *Az utolsó dolgokról.* „Hisszük, hogy a mi Urunk Jézus Krisztus visszajövend hatalomban és dicsőségen. Megjelenése napját a megváltás müve koronájának tartjuk, mert aznapon mindenek szemei látni fogják annak igazságát..... kik a Krisztusban elaludtak, testileg fel fognak támadni rothadatlan dicsőségen s látni fogják, milyen ő s hozzá hasonlítni s vele uralkodni fognak.“

„Hisszük az istentelenek feltámadását is és a

világítéletet, hogy minden emberek nyilvánvalókká legyenek Krisztus ítéloszéke előtt, hogy jutalmat vegyenek aszerint, mint testi életükben cselekedtek. Miképen az Isten Fia egyedül azoknak, kik öt hitben szolgálták és követték, adja az örök üdvösséget, úgy az istentelenek felelt az örök kárhozat ítéletét fogja kimondani.“

„Emlékünkben tartjuk Urunk szavát: „íme, eljövök csakhamar!“ s a lélekkel s a meny aszszonnyal, kinek lényeges tagjául tartjuk magunkat, mondjuk: „Ámen. Ügy van, jöVel, Uram Jézus!“ (15. cikkely)

E homályos, magyartalan szavakba sok értem van beleszorítva. A baptisták hisznek az örökkétartó, változhatatlan mennyországban és pokolban, de a purgatóriumot általános protestáns módra elvetik. A világ végét közelinek tartják, akárcsak az adventisták. S velük együtt egy kettős föltámadásban hisznek. Az első feltámadáskor csak a „Krisztusban elaludtak“ fognak feltámadni s a földön élő hívőkkel együtt uralakodni fognak Krisztussal békében ezer eszten-deig. S csak azután jön „az istentelenek feltámadása“ s a világítélet.

### *A baptisták erkölcsstana.*

A baptistáknak nincs külön erkölcsstana. A Szentírás alapján állanak s Krisztus parancsain lazítani soha meg se kíséreltek. Sőt a belső lelki életre, a komoly megszentülésre őszintén töre-

ködnek. Erkölcsi világrendjük ugyanaz, mint az evangéliumé. „Ami a törvény szertartásos részét illeti, hisszük, hogy az Krisztus által betöltetett. Ami azonban a törvény erkölcsi részét illeti, miként az a tízparancsolatban foglaltatik, hisszük, hogy abban Istennek lényege és akaratja örök időkre nyert kifejezést s előbb fog elmúlni az ég és a föld, mintsem a törvénynek csak egy pontokskája is érvényét veszítené.“ (12. cikkely.)

Kuriozumképen említjük meg, hogy a baptisták az amerikai methodisták módjára a tízparancsolatot máskép fonnulázzák. Az első parancs náluk így szól: „Idegen isteneid ne legyenek én előttem“. A második: „Faragott képet ne csinálj magadnak, hogy azt imádjad“. A harmadik: „Istennek nevét hiába ne vedd“. Negyedik: „Megemlékezzél arról, hogy az Úr napját meg-szenteld“. Ötödik: „Atyádat és anyádat tiszted“. A kilencedik és tizedik parancsokat eggyé kötik össze, úgy hogy végeredményben más fel-sorolásban. de ők is ugyanazt a tízparancsot hirdetik.

Hogy a baptisták az állam ellenségei, a társadalom felforgatói volnának, hogy a katonáskodás vagy fegyverhasználat nekik tiltva volna (lásd a 14. cikkelyt), hogy összejövetelek nemi kicsapongásokká s orgiákká fajulnának el, ha-zug kitalálások. Sőt a káromkodás és iszákos-ság elleni küzdelmük, továbbá a vasárnap pél-dás megünneplése minden dicséretet érdemel.

### A baptizmus cátolata.

Magukkal a baptistákkal szemben nehéz a meggyőzés. Önkényes biblia-magvarázgatásuk, továbbá a beléjük oltott csökönyös, vallási fanatizmus szinte lehetetlenné teszi. Különben is híveik zöme a legegyszerűbb, sőt mondhatni a legtudatlanabb falusi népből kerül ki, akik inkább vakon hisznek, semhogy hidegen, józanul gondolkoznának.

Pedig a baptista tanok cátolata nem okoz nagy nehézséget. Maga a Biblia, melyre olv szentül hivatkoznak, melyet a hit és élet egyedüli zsinormértékének tartanak, mondom, maga a Biblia az élő, világos, beszédes cátolat elle nük.

### *Λ hit forrásairól.*

Honnan merítem hitemet? — ez minden valásban a leglényegesebb, legalapvetőbb kérdés. Melyek azok a források, melyekből hitem kibuggyan s tartalmát nyeri? Mert ha a forrás nem jó, a hitem sem lehet jó; a forrás ha szűkös, szegény, a hitem sem lehet teljes és egész.

1. Említettük már, hogy a baptista hitvallás alaptétele a Szentírás egyedülvalóságáról szól. Hitet akarsz? — kérdik: nyúlj a Szentíráshoz s az neked elég. Benne találod meg az „egyedül igaz isteni kijelentést?“ A csalhatatlan Isten, az örök igazság beszél benne s az egész hitet, a hit teljes tartalmát és rendszerét megtalálod. Ne törd

a fejed világproblémákon, ne akarj önerődből, emberi ésszel az isteni trónus zsámolyáig fel-emelkedni, mert az ő „megismerésének egyetlen forrása“ a Szentírás s következésképen a hit és életmód egyetlen szabálya és zsinórmértéke is kell hogy legyen.

S bizonyítékaik is vannak erre, még pedig magából a Szentírásból.

1. S hivatkoznak elsősorban magára az apostolfejedelemre, szent Péterre, aki II. levelének 1. részében a következőket írja: „És még erősebb prófétai beszéd is van nálunk és jól cselekesztek, figyelmezzén erre, mint homályos helyen világító szövétnekre, míg a nap fölkel és a hajnali csillag feltűnik a ti szíveitekben; azt megjegyezvén mindenek előtt, hogy egy jövendölés sincs az írásban, mely tulajdon találmány volna; mert emberi akaratból soha nem származott a jövendölés, hanem a Szentiélektől ihlettekben, szólották az Isten szent emberei“. (19—21. vers.)

Az ember nem titkolhatja el meglepődését és csodálkozását, ha a baptisták ezen idézetnek állításaiakra nézve bizonyító erőt tulajdonítanak. Ha el is tekintünk ennek a szövegnek hivatalos magyarázatától, melyet évezredek egyöntetűsége szentesített s ha pusztán a szavak értelmét nézzük józan fejjel, hol van itt szó a Szentírásról, mint egyedüli hitforrásról? A prófétai beszédre figyelni kell, mint világító szövétnekre — mondja a 19. vers; az írásban található jöven-

dölések ihletettek — így a 20. vers; akik jövendöltek, Isten szent emberei, kiket a Szentlélek sugalmazott — állapítja meg a 21. vers. Ha tehát azt mondanák, hogy az apostol e helyen a próféták s a Szentírásban található ószövetségi jövendölések ihletettségét mondja ki s ezzel mint a hit egyik forrását jelöli meg, — aláírnók; de ha valaki azt állítaná, hogy e helyen a Szentírásról, mint egyedüli hitforrásról van szó, — a leghatározottabban tagadnunk kell.

Mennyire kézenfekvő ezzel szemben az a magyarázat, amit már a legrégebb Szentatyák e helyről adtak: A keresztenység igazságát nem csupán érzéki tapasztalásunk bizonyítja, melyre nézve tán azt vethetné ellen valaki, hogy csalód-tunk; hanem ezenkívül ott vannak a próféták is, kik sok idővel előbb megjövendölték már azt, mit mi láttunk és hallottunk s kik épen ezért a mi hitünknek még saját tapasztalásunknál is erősebb alapot szereznek, mivel azt csakugyan nem lehet többé csalódásnak mondani, amit oly sok évszázaddal előre hirdettek. (Szent Ágoston, Béda.)

De még nagyobb világosságot vet állításunkra ennek a helynek összefüggése az egész fejezet-lel, a teljes szöveggel. Kiszakított részekkel bizonyítani, — különben is bűn a Szentírás ellen. Miről beszél tehát Péter apostol II. levelének első részében, melynek három utolsó sora a kér-déses szöveg? Inti híveit, hogy mivel ő nem-sokára meghal, az általa adott isteni tanításban

emlékét bírják, mert nem alaptalan tanítást adott elő, hanem úgy szólott, mint Krisztus Jézus megdicsöült életének szemtanúja; mire még erősebb igazolás van a próféták írásaiban, akik már régen megjövendölték azt, amit ők láttak és hallottak. Ezekben búvárkodjanak a hívek, mert jövendöléseiik nem az ő találmányaik, hanem isteni sugallatból származtak.

2. Még kevesebb szerencséjük van a baptistáknak szent Pál apostolnak Timotheushoz írt II. levelével, melyből álláspontjuk igazolására a következő részt szeretik felhozni: „De te maradj meg azokban, miket tanultál és amik rád bízatlak, tudván, kitől tanultad; és mivel gyermekségedtől fogva ismered a szent írásokat, melyek téged üdvösségre taníthatnak a Krisztus Jézusban való hit által. Az Istenről ihletett minden írás hasznos a tanításra, feedésre, dorgálásra, az igazságban való oktatásra, hogy tökéletes legyen az Isten embere, főlkészülve minden jó cselekedetre 14. (3. rész, 14—17. vers.)

Miről beszél szent Pál ebben a harmadik részben? Tudd meg — oktatja Timotheust —, hogy veszélyes idők jönnek. Tévtanítók támadnak, akik fajtalan, gonosz, ellenszegűlő emberek lesznek s végre is elvesznek. Te eddig működésedben és szenvédésedben követőm voltál, maradj hát hű a tőlem nyert tanításhoz és a szent írásokhoz, melyeket ifjúkorodtól ismersz: mert minden szent írás tanulságra, jobbulásra és tökéletességre vezet.

A kérdéses szövegből levezetni tehát csak ennyit lehet: azok a szent írások, melyeket Timotheus gyermekkorától fogva ismer, „Istentől ihletett“ vagyis sugalmazott írások. Mivel azonban Timotheus gyermekségtől fogva csak az ószövetséget ismerhette, minden kétséget kizárában csak az ószövetségi szentkönyvek sugalmazását állítja az apostol. S ha gondolatait tovább fűzve azt mondja, hogy minden „Istentől ihletett írás hasznos a tanításra“, mi jogon meri valaki azt állítani, hogy az apostol a hit egyedüli forrásának a Szentírást jelöli meg ? Ami „hasznos“, az még nem „kielégítő“ is egyúttal, ezt diktálja a józan ész.

Különben ha e szövegnek bizonyító ereje volna, maguk a baptisták jönnének a legnagyobb zavarba. Az apostol ugyanis — mint már említettük — csak a Timotheus által, gyermekkorától fogva ismert ószövetségi könyvekről beszél. S az talán még 'a baptistáknak sem volna Ínyére, ha a hit egyedüli forrása és normája az ószövetségi Szentírás volna?

3. De koronatanúnak mégis csak szent Pált hozzák a baptisták s a Galatákhöz írt levelének 1. rész 8. versére hivatkoznak: „De ha szintén mi Vagy az angyal mennyből hirdetne is nektek valamit azon kívül, mit nektek hirdettünk, átok alatt legyen“. S e kijelentést maga az apostol oly nagyra veszi, hogy a következő versben még egyszer megismétli: „Amint azelőtt mondottuk, most ismét mondom: Ha ti nektek hirdet vala-

mit azon kívül, mit átvettetek, átok alatt legyen

Íme — mondják a baptisták — itt a bizonyíték. A Szentírás egyedüli forrása a hitnek. A kinyilatkoztatás vele lezáródott. Senkinek nincs joga többé valamit is hozzáadni. Átkozott legyen, aki valamit hozzáad! Még ha maga szent Pál vagy égből szálló angyal tenné is azt.

Az első pillanatban s főként a felületes szemlézőnek valóban úgy tetszik, mintha szent Pál szavaiból a baptista álláspont csendülne ki. Pedig az összefüggés megkeresése s a szavak súlyának helyes értékelése s mérlegelése egészen mást mond.

Az összefüggés ez: Pál üdvözli a galatákat s csodálkozásának ad kifejezést, hogy az igaz tanítástól oly hamar eltértek s tévtanítók után indultak. Holott nincs más evangélium, mint amelyet ő hirdetett s átok alatt van, aki mást tanít. Mert δ nem tanít emberi módon és tetszés szerint. És a tanítást, melyet hirdet, nem emberktől tanulta, hanem közvetlenül Jézus Krisztus adta neki. „Mert tudtul adom nektek, atyámfiai! hogy az evangélium, melyet hirdettem, nem emberi tanítmány.“ (11. vers.)

Ezen szervi összefüggés alapján világos most már a kérdéses szöveg. Szent Pál az isteni tanítás változhatatlanságát akarja hirdetni. S hogy ezt mennél élénkebben tüntesse fel, a legvégső esetet teszi fel: hogyha ő maga, tulajdon tanítójuk szólana az ellen, vagy ha maga az angyal

hirdetne azzal ellenkezőt: az esetben is átkot kell reá mondani. Az isteni kinyilatkoztatás ugyanis lezáródott. Lezárodott Krisztussal s az ő tanítványaival. Se hozzáadni, se elvenni belőle többé nem lehet.

Ennyi a szöveg igaz értelme és semmi egyéb. Szentíásról az egész szövegen szó sincs. Az evangéliumról s annak hirdetéséről, a prédikációról beszél szent Pál apostol. Mert evangéliumnak csak mi nevezzük a Szentíást, az akkori világ „a jó hírt a Megváltóról\*4 értette alatta.

Hiávaló tehát a baptisták minden erőfeszítése. A kinyilatkoztatást, melyben Isten maga tanítja az embert a vallás igazságaira, nem egyedül a Szentíás tartalmazza. A kereszteny katholikus anyaszentegyház joggal jelöli meg a kinyilatkoztatás második forrásaként a *szent hagyományokat*.

II. A szent hagyomány az a kinyilatkoztatás, melyet Isten nem a Szentíás úján adott az emberiségnek. Ez az áthagyományozott kinyilatkoztatás úgy jutott el hozzánk, hogy az egymást követő nemzedékek előszóval áadták egymásnak. Ügy hogy végső elemzésben a szent hagyomány nem más, mint az Egyháznak élő tanítása.

Hogy a Szentíás mellett a hagyomány, vagyis az Egyház élő tanítása is a hitnek forrása, kitűnik:

1. Krisztus Urunk rendelkezéséből, ő maga nem írt, semmi írást hátra nem hagyott, hanem

csak élőszóval tanított. Pedig szent János evangéliista tanúsága szerint tudott írni. „Jézus pedig lehajolván, ujjával ír vala a földön.“ (VIII. 6.)

Az apostolokat is nem írni, hanem tanítani küldötte. „Elmenvén az egész világra, hirdessetek az evangéliumot minden teremtménynek.\*4 (Márk 16, 15.) „Elmenvén tehát, tanítsatok minden nemzeteket, megkeresztelvén őket az Atyának és Fiúnak és Szentlélek nevében; tanítván őket megtartani minden, amiket parancsoltam nektek.“ (Máté 28, 19—20.)

S valóban a hit terjesztése az első pünkösд után prédkálással történik. Az élőszó lesz a hit egyedüli forrása az őskeresztények számára. Pünkösд napján Péter prédikációjára azok, „akik elfogadták az ő beszédét, megkereszteltek. És hozzá jók állva aznapon mintegy háromezer lélek“. (Apóst cs. 2, 41.) S később is, mikor a térités már előrehalad, „egy nap se szűnnek vala meg pedig a templomban és házonkint tanítani és hirdetni Krisztust“. (Apóst, cs. 5, 42.)

Az apostolok tehát csakugyan elsősorban tanítottak és csak jóval később s alkalomadtán kezdték írni. Ahogy fogytak Jézus életének szem- és fültanúi, úgy állott elő annak a szüksége, hogy hiteles feljegyzések eszközöltesenek. Az evangéliumokat tehát a közszükséglet hozta létre, de távol állott tőlük a feltevés, mintha ezen írások föltétlenül szükségesek volnának, vagy pláne hogy Jézus életének és tanainak ki-

merítő képet akarnák nyújtani. Nem! Szent János evangélista evangéliumának végén — kissé ugyan költői túlzással — nyíltan kimondja, hogy: „Vannak még sok egyebek is, miket Jézus cselekedett: mik ha egyenkint megratnának, lígy vélem, a világ sem volna elég a könyveknek, melyeket írni kellenek (János 21, 26.)

Maga szent Pál, aki műveltségénél fogva leginkább élhetett a tollal s aki valóban a Kr. u. 53-ik évtől 14 levéllel ajándékozta meg a világot, sem akart teljes hittant vagy Jézus-életrajzot írni. írásait az alkalom, a szükség szüli. Ha valahová el nem mehet, hol pedig szükség volna reá; ha valahol viták támadnak vagy tévtanítók ólalkodnak; ha kérdést intéznek hozzá vagy állásfoglalását várják, csak ilyenkor nyúl a tollhoz. Nem az írást vallja hivatásának, hanem Isten igéjének a hirdetését. „Mert nem keresztelni küldött engem Krisztus, hanem az evangéliumot hirdetni“ (I. Cor. 17.) és „jaj nekem, ha az evangéliumot nem hirdetem.“ (9, 16.) Sőt szent Pál egyenesen a hagyományok mellett fogal l állást, amikor azt írja a tesszáloniakhoz: „Atyámfiai, tartsátok meg a hagyományokat, melyeket tanultatok akár beszéd, akár levelünk által“. (II. Tessz. 2. 14.) S röviddel halála előtt, mikor pedig már az újszövetségi Szentírás majdnem a maga egészében készen áll, hűséges tanítványát, Timotheust mégegyszer inti: „Tartsd például az üdvös igéket, melyeket tőlem hallottál a hitben és szeretetben a Krisztus Jézusban“.

Ragaszkodjál — akarja mondani — erősen a tiszta, üdvözítő tanításnak egész tartalmához, melyet veled szóbeli oktatással közöltem.

2. De világos a szent hagyományok szükségesége abból is, hogy a Szentírás nem mindenki-nek hozzáférhető. S pláne nem volt hozzáférhető a keresztenység első századaiban. Sokan nem tudnak olvasni ma sem s még többen vannak azok, akik nem érnek reá. Hinni pedig mindenkinél kell. Ép ezért szükség van a kinyilatkoztatásnak olyan forrására is, melyhez mindenki hozzáférhet. Ez pedig csak az Egyház elő tanítása, vagyis a Szenthagyomány lehet.

3. Maga a Szentírás sok helyütt homályos és ezért magyarázatra szorul. Sőt, ha a Szentírás volna az egyedüli hitforrás, még azt sem tudhatnának, hogy miből, hány könyvből s mely szérszöknek a könyvéiből áll a Szentírás. Mert maga a Szentírás nem mondja meg sehol sem, hogy melyek a szent könyvek.

Mikor az Üjszövetség szent könyvei elkészültek, a keresztenység már messze földön elterjedt volt. E szent könyvek csak lassan és fokonként jutottak el az egyes egyházakba s mint történetük bizonyítja, nem minden részükben találtak mint hiteles írások elismertetésre. Egy Kr. u. 180-ból való jegyzék például, melyet felatalálójáról Muratori-fragmentnek neveztek el, az újszövetségi szent könyvek között nem sorolja fel a Jakab-levelet, sem szent Pálnak a zsidókhoz írt levelét. Úgyszintén sokáig kételkedtek

szent János két levelének s a Titkos jelenések könyvének hitelességében. Viszont sok más helyen apokrif írásokat, mint amilyen az állítólagos Barnabás-levél vagy Hermás „pásztor“, vettek fel a szentírási könyvek jegyzékébe.

Tévednek tehát, mélyeségesen tévednek a baptisták, amikor a lutheri elvet magukévé teszik s a Szentírást a hit egyedüli forrásának jelentik ki. Sem az írás, melynek minden betűjéhez olyan görcsösen, szinte farizeusokra emlékeztető módon ragaszkodnak, sem az ősegyház története nem nyújt erre alapot. Sőt ép e kettő válik a leghatalmasabb fegyverré ellenük.

Különben okulhattak volna már a baptisták saját példájukon és történelmükön. Mert mikor azt hirdetik, hogy a Szentírás oly „hangosan, világosan, határozottan és csalhatatlanul beszél, hogy még a bolondok sem tévedhetnek“, tehát a Szentíráson kívül semmi másra nincs szüksége a hitnek, maga az élet csúfolja meg őket kegyetlenül. A Szentírás legfontosabb szakaszai felett immáron évszázadok óta viharzik a harc s a legkülönbözőbb, legellentétesebb vélemények alakultak ki. Maguk a baptisták is a „hit egyedüli és egyetlen forrásából“ tíz különböző párlot vagy árnyalatot tudtak kitermelni.

*A keresztségről általában.*

De az, amit a baptisták különösen előterbe tolnak s amiről elnevezésük is származik, a kereszlség tanának különleges felfogása.

A keresztség — a baptisták szerint — egyáltalán nem szentség. Nincs is szentség — mondják — hanem csak kegyelmi eszközök vannak, mint amilyen az ima, úrvacsora és a keresztség.

A keresztség nem föltétlenül szükséges az üdvösséghoz, mert téves az a felfogás, mintha a keresztség adná a megigazulást, megtisztulást. Jézus Krisztus nem kötötte az üdvösségi elnyerését a keresztség felvételéhez. És még tévesebb az a felfogás, mely az eredeti bűnt a keresztséggel akarja összefüggésbe hozni. Nem! Az eredeti bűn nem olyan természetű bűn, mely miatt az ember elkárhozhatna. Különben nem volna ember, aki üdvözülne. Az eredeti bűn bennünk van mindaddig, míg csak ezt a halandó porhüvelyt le nem vetjük magunkról.

A megigazulásnak meg kell előznie a keresztiséget, sőt szükséges előfeltétele annak. Csak akik előzőleg megtisztultak bűneiktől, csak azok keresztelhetek meg. A megigazulás az ige meghallgatása s a hit megváltása által jön létre.

A keresztség mint krisztusi parancs „felette fontos“ s azért végrehajtása is csak szabály szerűen, a Szentírás előírása alapján történhet. Nem szabad tehát gyermeket megkereszteni, mert ez a Szentírással ellenkezik s a keresztség kiszolgáltatásának módja a vízben való teljes alámerítés, mert ez a Szentírásnak megfelelő.

Így a baptisták.

De mit szól ehhez a Szentírás s a Szentírásban tanító Krisztus?

I. „Bizony, bizony mondom neked, ha ki újonnan nem születik vízből és Szentlélekből, nem mehet be az Isten országába“ — ezt az ünnepélyes kijelentést teszi Jézus Nikodémusnak. (Ján. 3, 5.)

A szöveg összefüggése és értelme ez: Nikodémus Isten új országának tagja óhajtott lenni. Mint a zsidó nagytanács tagja, valószínűleg azt hitte, hogy arra első igénye lehet. Jézushoz ment tehát, hogy felvételét kérje. Jézus, aki ismerte óhajtását s igényeit, melyekkel valószínűleg előállt, szavába vágott s hogy elejét vegye azon véleménynek, mintha rang s hasonló valami itt szerepet játszhatna, minden további előzmény nélkül előadja az Isten országába való belépés feltételét. „Feleié Jézus és mondá neki: Bizony, bizony mondom neked, ha ki újonan nem születik, nem láthatja az Isten országát.“ (3. vers.) Nikodémus a farizeusok szokása szerint Jézus szavait nagyon, is betű szerint vette (4. vers) s azért hamarosan kiigazítja őt az Śr: „Bizony, bizony mondom neked, ha ki újonnan nem születik vízből és Szentlélekből, nem mehet be Isten országába“. (5. vers.)

Vagyis — akarja az Śr Jézus mondani —: minden embernek, aki Isten országába itt és a síron túl be akar menni, újra kell születnie. Ezen újraszületés, újrateremtés a víz és a Szentlélek Isten által történik.

Se szavak természetes, magától adódó értelmezését csalhatatlanná tette az anyaszentegy-

ház (trienti gyülek. 7. ül. 2. határ.), midőn kijelentette, hogy azok a keresztség szentségében való újjászületésről értendők.

Mi van hát kimondva teljes határozottsággal a fenti szövegben? Az, hogy a keresztség föltétlenül szükséges az üdvösséghoz. És pedig mindenkinet egyenként és összesen, kivétel nélkül. Tehát még a gyermeket, az öntudatra nem ébredt csecsemőket sem véve ki.

Ha azonban a keresztség mindenkinet egyformán és föltétlenül szükséges, akkor egyúttal már az is világos, hogy mindenkinet kivétel nélkül megvan a képessége is hozzá. Mert e kettő szorosan összefügg, Isten hiáavalát nem tesz s lehetetlen nem parancsol. Ha tehát egy mindenkit kötelező keresztséget szerzett és rendelt, mindenkit képessé is kellett hogy tegyen annak fölvételére. Máskülönben Isten akarata hiáavaló lenne.

Megerősítik e következtetést a Szentírás szavai: „Isten azt akarja, hogy minden ember üdvözöljön és az igazság ismeretére jusson“ (I. Timoth. 2, 4.), továbbá hogy Isten „üdvözítője minden embernek“ (Tim. 4, 10.) s Krisztus meg halt mindenkiért. (Rom. 5, 18.) Maga Krisztus pedig kijelenti: „Mert az emberfia üdvözíteni jött azt, mi elveszett volt“ (Máté 18, 11.), sőt ugyancsak: „így nem akaratja Atyátoknak, ki mennyekben vagyon, hogy elvesszen egypt e kisdedek közül“ (Máté 18, 14.)

Mi sem természetesebb, minthogy a baptisták

teljes erővel azon vannak, hogy a fent idézett szöveg bizonyító erejét tnegdöntsék. Ki kell mutatniok a legkétségesetebb erőfeszítés árán is, hogy Jézus Nikodémushoz nem a keresztségről beszél. Mert ha igaz a mi értelmezésünk, igaz a belőle vont következtetés is. Akkor szentség a keresztség s csak általa van újjászületés. Akkor feltétlenül szükséges a keresztség s gyermek, nem gyermek nincs alólá kivéve. S akkor egy rémes felelősség van a baptistákon, keresztség nélkül elhalt gyermekek tömeg-átka száll rájuk, amiért nem keresztelik meg a gyermeket még a halál veszedelmében sem.

Magyarázniok kell tehát e szöveget, megsemmisíteni bizonyító erejét.

A víz Isten szavát jelenti — mondják a baptisták. A Szentírás sok helye erről tesz tanúságot. (íz. 55, 1; Ján. 4, 14; 7, 37 stb.) Ahogy Krisztus magát az élet kenyérének nevezi képleteken, úgy a víz is nem a keresztvizet jelenti, hanem csak kép akar lenni Isten szavának az illusztrálására.

Ügyetlen, erőtlen védekezés! Egy szónak az értelmét, hogy vájjon természetes jelentésében vagy átvitt értelemben kell-e venni, nem az erőszak, hanem csak a hangzása s az összefüggés dönti el. Készséggel elismerjük, hogy a Szentírás ezt a szót „víz“ néha képletek, átvitt értelemben veszi. Jelen esetben azonban úgy a mondat hangzása, mint a teljes összefüggés elárulja, hogy a víz egyenes értelméről van szó. Jézus

ugyanis az újjászületésről beszél s Nikodémus értetlenkedésére kijelenti, hogy ez az újjászületés egy külső jelből: a vízből s egy belső, működő okból: a Szentlélekből áll. S lehetetlen is föltételezni, hogy Jézus mikor olyan valami fontos dologról beszél, ami nélkül nincs üdvösség s mikor Nikodémus, az újjászületés fogalmától megzavarodva, már amúgy is értetlenkedik, lehetetlen, hogy Jézus az egyenes beszéd, a nyílt felvilágosítás helyett a képletek beszédhez folyamodnék.

Különben nincs is senki a legősibb időtől kezdve a Szentatyák s Biblia-magyarázók közül, aki e szöveget másra, mint a keresztség szentségrére vonatkoztatná. Nem is csoda, ha a trienti zsinat átkot mondott arra, aki János evangéliumának 3, 5. versét képleteken merné értelmezni.

A védekezés gyengeségét maguk a baptisták is megérezték s újabb theologusaik már más ki-búvót keresnek.

A „víz“ valóban keresztvíz — mondják — s Jézus valóban a keresztségről beszél. Csakhogy nem a saját keresztségéről, melyről életének ebben a periódusában még szó sincs s csak mennybemenetele előtt alapít meg, hanem szent János keresztségéről.

S okoskodásukat így próbálják alátámasztani: Nikodémus csak János keresztségét ismerhette. Ha tehát Krisztus ő előtte keresztségről beszél, csak a János-féle bűnbánáti keresztséget értette. Hogy is beszélhetne Krisztus egy olyan

valamiről, ami még nincs meg, amit még be sem harangozott s ami csak később, jóval feltámadása után volt megalapítandó? A szövegből nyilvánvaló, hogy Jézus csak olyan keresztségről beszélt, melyet Nikodémus ismert Mert mikor Nikodémus csodálkozva kérdi, hogy: „miképen lehetnek ezek?“ Jézus megfeddi s nem minden gúny és él nélkül mondja: „Te mester vagy Izraelben és nem tudod ezeket?“<sup>4</sup> Ha tehát ezek után Jézus mégis a maga' keresztségét értené, lehetetlen kívánna Nikodémustól s méltatlanul, igazságtalanul feddené meg őt. minden igazság-talanság azonban bűn, melyet Krisztus személyéről feltételezni nem lehel.

Tagadhatatlan, hogy ebben a baptista okoskodásban van sok megtévesztő. Tényekből indul el, reálisan beszél s az Úr Jézus megvédelmezőjének játsza ki magát. Pedig ez is csak kártyavár; merészebb, ügyesebb az előbbinél; de az első szélfúvalomra összeomlik.

Nézzünk csak szemébe az érvnek!

Krisztus nem vétkezhetett, tehát Nikudémust sem vágolhatta igazságtalanul — ez napnál világosabb. Ha tehát mégis megfeddi őt, a „mestert Izraelben“, amiért az újjászületésről s annak módjáról semmit sem tud, úgy ennek a megfedésnek igazságosnak kellett lenni.

S valóban. Az ószövetségi próféták megjövendölték századokkal előtte, hogy Isten népe a Messiás által fog megújulni s hogy ez a megújulás víz és lélek által fog történni. „És hintek ti

reátok tiszta vizet és megtisztultok; minden un-dokságaituktól és minden bálványaituktól megtisztítlak titeket.“ (Ezekiel 36, 25.) „Azon a napon kútfő fakad a Dávid házának és Jeruzsálem lakosainak, az ő bűnökből -való tisztulásokra és megmosódásokra.“ (Zakariás 13, 1.) „Mert vizeket töltök ki a szomjúhozókra s folyóvizeket a szárazra: kitöltőm az én Lelkemet a te magodra és az én áldásomat a te csemetéidre.“ (Izaiás 44, 3)

Ha tehát Krisztus ezeket az ószövetségi jövendöléseket, melyeket minden hithű zsidónak, de főkép annak, aki a nagytanács tagja volt, „master Izraelben“, tudni illett, felújítja s mint vízből és Szentélekből való újjászületést jelöli meg, úgy nem lett volna szabad csodálkozna és hitetlenkednie Nikodémusnak. De ő is olyan volt, mint a vezetők mind Izraelben. Látván nem lát-tak s hallván nem hallottak. Hályog volt a szemükön, mely elvette tiszta látásukat. Az ő hibájuk, hanyagságuk s gonoszlelkűségük gátolja őket az igazság felismerésében. Ha őszinte, igaz lélekkel tanulmányoznák a Szentírást, felismernék a jeleket, a jövendölések beteljesedését. Joggosult, igazságos tehát az Úr Jézus feddése, mellyel Nikodémust illeti. S azért Jézus nem vonja vissza szavát, nem ad új, kimerítőbb magyarázatokat, hanem felemelt hangon, komoly ünnepélyességgel teszi hozzá: „Bizony, bizony mondom neked, hogy amit tudunk, azt mond-juk s amit láttunk, azt bizonyítjuk; de a

mi bizonyságtételünket nem fogadjátok el".  
(11. vers.)

Az Üdvözítő tehát nem János keresztségéről beszél, hanem a saját magáéről. Újjászületésről vízzel s a Szentlélekkel, mely mindenkinél egyformán szükséges. Arról a keresztségről, melyre már Keresztelő szent János célzott: „Én ugyan vízzel keresztelek titeket bűnbánatra, aki pedig utánam jövendő, erősebb nálamnál, kinek nem vagyok méltó saruit vinni, ő titeket Szentlélekkel és tüzzel fog keresztelni". (Máté 3, 11.)

II. De a baptisták nemcsak védekezni tudnak, hanem támadni is. A hit egyedüli forrását, a Szentírást vonultatják fel ellenünk.

Szent Pál apostol írja: „Mert a hitetlen férfiú megszenteltetik a hívő asszony által és a hitetlen asszony megszenteltetik a hívő férfiú által; különben a ti fiaitok tisztálatanok volnának, most pedig szentek". (I. Cor. 7, 14.) íme — mondják a baptisták — a korinthusiak gyermekei nincsenek megkeresztelve és mégis szentek. Szent Pál felfogása szerint tehát nincs szükség a gyermekek megkeresztelésére.

Ne felejtsük el azonban a szöveg összefüggését: szent Pál egy hozzá intézett kérdésre válaszol s a következő megállapításokat teszi: Aki a nőtlen életet nem bírja, az házasodjék meg és teljesítse házassági kötelességeit. A megkötött házasság fel nem bontható. Olyan esetben, minden az egyik rész hívő, a másik hitetlen, érvé-

nyes marad a házasság, mivel a hiteden fél a hívő által megszenteltek.

Ezek után magától adódik a kérdéses szöveg helyes értelmezése: a hiteden fél megszenteltek a hívő által. Mert a hitetlen fél nemileg részt vesz a hívő félnek szentségében, amennyiben ez bizonyosan minden el fog követni, hogy élettársát a keresztenység igazságáról meggyőzze és az igazság' által megszentelje. Azonkívül, ha e megszentülés be nem következnék, az ilyenfajta házasságból származó gyermekek csupán pogányok lennének; de így, ha még nem keresztenyek is, legalább megbarátkoznak a keresztenységgel. Mint ahogy az anyaszentegyház még ma is megtűri a vegyesházasságot, de kötelességévé teszi a katholikus félnek, hogy élettársát meggyőzni igyekezzék, hogy ezáltal őt és a gyermekeket megszentelje.

Szent Pál nem beszél tehát belső megszentülésről olyan értelemben, mintha a gyermekeknek nem volna szükségük keresztségre, hanem csak bizonyos külső szentségről, melynél fogva ezen gyermekeket is a szentek közösségehez tartozónak akarja számítani. Máskülönben a hitetlen férjnek vagy feleségnek sem volna szüksége megtérése esetén megkereszteltetésre, hisz szent Pál azoknak is a megszentüléséről beszél. „Mert a hitetlen férfiú megszenteltek a hívő asszony által és a hitetlen asszony megszenteltek a hívő férfiú által.“ De ezt a következtetést — bármennyire logikus volna is — még se von-

ják le a baptisták, sem elméletben, sem gyakorlatban.

De — mondják tovább a baptisták — az Apostol tanítása világos. Ő csak egy keresztseget ismer, a hit keresztségét, a hívők keresztségét. „Egy az Úr, egy a hit, egy a keresztség.“ (Efez. 4, 5.) Az apostol tehát egy keresztségről tud — fűzik tovább okoskodásaiat a baptista theológosok —, a katholikus egyház pedig ketőről: a gyermek- és felnőtt-keresztségről.

Ez az érv, melyhez a baptisták minden visszatérnek s melyet a maguk részéről perdöntőnek tartanak, nagyfokú tájékozatlanságra vagy esetleg még nagyobb rosszlelkűségre vall.

Hol és mikor tanított az Egyház két keresztsséget? Hol és kit találtak a baptisták a katholikus hittudósok között, aki a gyermek- és felnőtt-keresztség között valami lényegbe vágó különbséget állított volna fel? A katholikus Egyház felfogása szerint csak egy keresztség van; az, melyet Jézus Krisztus alapított. Ez a keresztág kitörölhetetlen jegyet vés be az emberi lélekbe, úgy hogy megismételni nem lehet. Aki egyszer érvényesen megkeresztelkedett, soha semmi körülmények között másodszor meg nem keresztelhető.

Mi tehát rendületlenül hisszük és valljuk az Apostollal együtt, hogy: „Egy az Úr, egy a hit, egy a keresztség“. S legfeljebb a baptisták vétkeznek ellene, mikor a más vallásból hozzájuk áttérőket újra keresztelik.

De igazságuk bizonyítására Péter és Jakab apostolok leveleit is felhasználják a baptisták. Szent Péter apostol szerint — mondják — nem a keresztség, hanem Isten igéje az oka az újjászületésnek. „Kik újra születtetek, nem romlandó ivadékból, hanem rothadatlanból, az élő és örökki megmaradó Istennek igéje által. “ (I. Péter, 1, 23.)

Végezetes tévedés ! Az oknak s az eszköznek teljes fölcserélése. Mert az Apostol itt az egymás iránti, állhatatos szeretetre int. Azt fejtegeti, hogy a szeretet alapja, vagyis azon ok, amiért egymást szeretnünk kell, az újraszületés. Mert ezáltal válunk, bárminden legyenek is életviszonyaink, egymáshoz hasonlókká, Isten fiaivá, testvérekké. És pedig nem elenyészendő ivadékból (magból) való elenyészendő gyermekek, hanem az örökévaló Istennek örökévaló fiai s épen ezért kitartó, áldozatos szeretetre kötelezettek. Az újraszületés eszköze pedig az Isten igéje, mert az ebben való hit vezet keresztségre és bűnbánatra.

Szent Jakab apostol katholikus leveléből pedig a következő sorokat szeretik idézni a baptisták: „Mert szabad akaratjából szült minket az igazság igéjével, hogy némi zsengéi legyünk az ő teremtményeinek11..(Jakab 1, 18.)

Szent Jakab e helyen arról beszél, hogy minden jó adomány, tökéletes ajándék „onnan félülről“, azaz Istantól jön. S ezt bebizonyítja a kereszténység adományából, mely minden jók

között első. helyen áll. Mert üdvösségeinknek alapja az ő független akarata, önkényes kegyelme. „Szabad akaratjából“ újra szült minket, új teremtményekké alkotott. S erre eszköz volt az igazság igéje, az evangélium az δ kegyelem-szereivel, különösen a keresztséggel.

Hiába hát á baptisták minden erőfeszítése, a gyermek-keresztség nem áll ellentétben a Szentírással, sőt a Szentírás szellemének és tanának teljesen megfelel.

Hogy azonban a baptisták tanait teljesen megdönthessük, a keresztség tanával összefüggő két részletkérdésre is ki kell térnünk.

#### *A gyermekkeresztség.*

Hogy a katholikus. Egyház gyermekeket, sőt csecsemőket is keresztel, ez egyik fővádpont s egyúttal a megbotránkozás köve a baptisták szemében.

Az eddig mondottak alapján ugyan napi-rendre térhetnénk már e kérdés fölött. Mondhatnék azt: bizonyítást nyert, hogy e szokás a Szentírással nem áll ellentétben, sőt alapját, indítékát belőle meríti. Mondhatnék azt is: Igaz, hogy a Szentírás nyíltan, kimondottan nem tanítja, hogy gyermekek érvényesen megkeresz-leltethetnek; de hát a Szentírás nem „egyedüli forrása a hitnek“.

Mivel azonban a baptisták történelmi adatokkal is érvelnek, bővebben kell e kérdést fejtegetnünk.

Való igaz, amit a baptisták állítanak, hogy a Szentírás seholsem ad arról hírt, hogy az apostolok gyermekeket is kereszteltek volna. Sóban vannak ugyan, akik mikor „egész házak és családok megkereszteléséről“ beszél a Szentírás, a gyermekeket is bentfoglaltnak akarják tudni. Ugyancsak erre akarják vonatkoztatni Krisztus mondását: „Engedétek hozzá mőn a kisdedeket, mert övék a mennyek országa“. Meg kell engednünk azonban a baptistáknak, hogy az ilyenfajta következtetéseknek bizonyító erejük nincsen.

Az is igaz, hogy az őskeresztenyeknél nem volt rendes és általános szokás a gyermekek megkeresz telése. De hogy már ők is, a legősibb időktől kezdve életveszélyesen megbetegedett gyermekeknek kiszolgáltatták a keresztség szentségét, történelmi tény. Az őskeresztenység tehát érvényesnek és föltétlen szükségesnek tartotta a keresztség szentségét a gyermekekre nézve is s csak másnemű meggondolásokból kifolyólag halasztotta azt későbbi időre. Azt akarta ugyanis, hogy a megkeresztelendő, mivel általa az Egyház tagja lesz, jogairól és kötelességeiről teljes ismerettel bírjon. Ha tehát a baptisták mindenben az őskeresztenységhez akarnak viszszanyúlni, a gvermekkeresztség érvényességéi kétségbe nem vonhatják s csak annak kitolását tarthatják vagy nevezhetik tanácsosabbnak.

Lassankint azonban az őskeresztenyeknél is kifejlődött a gyermekek megkeresztelésének szo-

kása. Voltak ugyan ellenzői is, mint például Tertullián, de győzött a meggondolás, hogy a keresztség hatásaitól a gyermeket sem szabad megfosztani. Isten kegyelme nagyobb jó, mint a gyermek felvilágosítása vagy akár hitének megváltása. A gyermek, de főként a csecsemő élete a tapasztalás szerint oly törékeny, hogy külön életveszedelemre vární nem látszott tanácsosnak.

Az Egyház kezdettől fogva helyeselte e szokást, védte a zsinatokon, sőt szertartáskönyvében elrendelte, hogy a kisgyermekek, „mihelyst csak lehet“, megkeresztellessenek.

De mi igaz'abból, amit a baptisták állítanak mint történelmi tényt? Hoey t. i. a gyermeket megkeresztelese csak a III. században jön di-vatba s hogy e Szentírást megcsúfoló szokásnak Origenes vagy helyesebben mondva: szent Cyprián az atya? — Semmi!

A gvermekkeresztség mellett tanúskodik már szent *Ireneus*, amikor azt írja, hogy mindenki, a kisgyermekek s a csecsemők is, Krisztus által születnek újjá. Más újjászületés azonban, mint a víz és a Szentlélek, vagyis: a keresztség által, nincs a kereszténységen.

Tertullián sem veti el a gyermekkeresztséget, mint azt a baptisták szeretik állítani. Tertullián nem vonja kétségbe sehol a gyermek-keresztség érvényességét, csak szigorú, hajthatatlan lelkű-idejek megfelelően a keresztségnek érettebb korban való kiszolgáltatását tartja megfelelőbb-

nek. Különben is Tertullián mindenben a lehető legszigorúbb álláspontot kereste és képviselte, úgyannyira, hogy később — mint ismeretes — montanista eretnek lett s úgy is halt meg.

*Origenes* a Szentíráshoz adott magyarázataiban, a 14. homiliában Lukács evangéliistához, így ír: „Mivel a keresztség szentsége eltörli a születés makuláit, ezért keresztteltetnek meg a kisgyermekek“. Mely szövegben két fontos dolog van kimondva: 1. Az eredeti bűn ténye, mely alól szabadulást csak a keresztség hoz. S mivel az eredeti bűn mindenire egyformán kiterjed, tehát a gyermekkeknek is szükséges. 2. Hogy a gyermekkeresztség *Origenes* idejében már általános szokás volt. Ahogy más helyen, a rómaiakhoz írt levél (5, 9.) magyarázatában kifejti: a keresztség „apostoli hagyomány“. Tehát *Origenes* nem új tételt állít fel, a bizonyítás szükségességét sem érzi, hanem egyszerűen az általános szokásnak ad kifejezést.

A baptisták azonban különcnek tartják *Origenest*, áki sok téves dolgot tanított. A gyermekkeresztség is hát egyike különködéseinek, tévtanainak — szokták mondani.

Igaz, nagy elméje dacára is sok tévedése volt *Origenesnek*. Volt is emiatt része sok támadásban. Sőt a hivatalos Egyház formálisan el is ítélte. Azonban ne felejtsük el, hogy ebben az esetben *Origenes* nem a saját véleményét adja elő, hanem egv tényt, egy általános szokást említ fel. Továbbá azt se, hogy *Origenes* tévtanai

nem ebben a könyvében, a Szentíráshoz írott magyarázataiban, hanem egy másik műben (Az alapigazságokról) vannak lefektetve.

Szent Cyprián 253-ban egy karthágói zsinaton az összes egybegyült püspökök nevében kioktatta Fidust, hogy a keresztség szentségének a kiszolgáltatásával nyolc napig sem kell várnai, mint azt egyesek a körülmetélés analógiája miatt hitték.

Az a baptista ráfogás pedig, mellyel szent Cyprián egyéniséget szeretnék befeketíteni, mintha a pápaság, a mise s a tisztítótűz tanának volna atya, semmi néven nevezendő alappal nem bír.

### *Alámerítés vagy meghintés?*

Nagyon rossz néven veszik a baptisták a katolikus anyaszentegyháztól, de még a velük rokon protestáns felekezetektől is, hogy a Szentírás nyílt parancsától eltérően nem teljes alámerítéssel, hanem csak meghintéssel keresztelnek. S büszke örömmel hivatkoznak a történelmi hagyományokra, nemkülönben az oroszok, bulgárok, görögök orthodox egyházaira, ahol még ma is alámerítéssel keresztelnek.

Szívesen megengedjük, hogy a Szentírás meghintéssel való megkeresztelésről nem számol be. Bár bizonyos jelek emellett szólanak. Az első pünkösdkor szent Péter prédikációjára 3000 ember lett hívő és keresztelkedett meg. Azt pedig nehéz feltételezni, hogy 3000 ember megkeresz-

telése teljes alámerítéssel még aznap megtörténett. A filippii börtönőr is, mikor szent Pál és Silas meggyőzése folytán megtér, nehezen gondolható el, miképen kerített „még az éjszaka azon órájában“ valami alkalmas keresztelőmedencét, melyben ő és egész családja megkeresztelekedjék teljes alámerítéssel.

Ezekre az ellenvetésekre azonban a baptisták könnyen megfelelnek. Utalnak arra, hogy Jeruzsálem körül öt tó volt, melyekben a tizenkét apostol kellő megosztással igenis megkereszthetett 3000 embert egy nap alatt. Utalnak továbbá hasonló példákra saját misszionáriusaik életéből. így például 1878 jól. 3-án két prédikátoruk Délindiában Vilumpilly mellett a Gundalacuma folyóban alig tíz óra leforgása alatt 2222 személyt keresztelt meg. 1890 dec. 28-án pedig Öngöléban 1671 hívőnek a megkeresztelese csak 4 órát és 25 percet vett igénybe, úgy hogy egy-egy keresztelelés minden össze 20 másodpercig tartott. A filippii börtönőrrel kapcsolatban pedig emlékeztetnek arra, hogy minden római házban igenis több nagy vízmedence volt található.

Mindegy, akármint is legyen! A találkodás nem kenyérünk, feltevésekkel, akármilyen tetszetősek is, bizonyítani nem akarunk.

Lojálisán elismertük, hogy az ősegyház rendes keresztelelesi formája a vízben való alámerítés volt. S hogy az első tizenhárom századon keresztül az Egyházban ez volt az előírás. Igenis csak a XIII. században jött szokásba az alámerí-

tés helyett a vízzel való meghintés vagy leöntés. S a XVI. században még mindig vannak vidékek, ahol alámerítéssel keresztelnek; Milánóban pedig még napjainkban is.

De tévedés azt hinni, hogy az első századok történelme csak alámerítéssel való keresztelest ismer vagy pláne, hogy a keresztség szentségének az érvényét kötötte ehhez. Nem!

A legrégebb időktől kezdve voltak leöntéssel való keresztelesek is. Egy nagyon régi írás, mely már az első század utolsó évtizedeiben keletkezett s a keresztény hithirdetőknek útmutatóul szolgált, a Didache (= a tizenkét apostol tanítása) tanúskodik erről. A 7. fejezetben ugyanis ez áll: „.... kereszteljetek az Atyának és Fiúnak és Szentéleknek a nevében élő (azaz: folyó) vízben. Ha nincs élő víz, keresztelj más vízben. Ha hidegben nem teheted, tudd melegen. Ha egyikben sem teheted meg (vagyis: ha se hideg, se meleg víz nincs elegendő mennyiségben), úgy önts háromszor vizet a fejére az Atyának és Fiúnak és Szentéleknek a nevére“.

Tehát már a legősibb időkben, az őskeresztenység első századában is volt leöntéssel való keresztelelés és senki sem tartotta azt a Szentírás-sal ellenkezőnek.

Ilyen volt az ősegyházban az úgynevezett clinikus vagy kórházi keresztelelés is, melynek érvényességét soha senki nem vonta kétségbbe.

A baptisták tehát, ha mindenáron és mindenben az őskeresztenységet akarják követni, ke-

resztelkedjenek hát teljes alámerítéssel, semmi kifogásunk sem lesz ellene; de ne mondják azt, hogy egyedül ez az érvényes. Mert ez már meg-hamisítása a történelemnek.

### Összefoglalás.

Vessük fel végezetül a kérdést: mit kell ezek alapján nekünk a baptistákról tartani?

A könnyebbség és világosság okáért a kérdést két részre osztjuk.

1. *Elméletileg* nem mondhatunk másat a baptistákról a tárgyaltak alapján, mint hogy tanításaiik súlyos\* tévedések, ők maguk pedig tévelygő keresztenyek, a szó igaz értelmében eretnekek.

S ha tévedéseiknek történelmileg utána kutatunk, úgy Pelágiusnál és Kálvinnál kell megállapodnunk. Ez volt az a két forrás, melynek összszeküveréséből a baptista vallás megszületett. Mert semmi sem új a nap alatt. Krisztus után az V. században egy Pelágius nevű szerzetes már hirdette, hogy nincs eredeti bűn. S a megigazulásról, a keresztségről szóló tanaikat erre építették fel a baptisták. Kálvin pedig, a genfi reformátor volt az első a XVI. században, aki a Szentírást a hit egyedüli forrásának proklamálta. S ez lett második nagy forrása a baptista tanoknak.

2. *Gyakorlatilag* nem szabad elfelejtenünk a baptistákról, hogy minden tévedéseik ellenére is nekünk testvéreink, akik — ha más utakon is -

Krisztust, az Isten-embert imádják és keresik. Nem akarjuk eltagadni azt se, hogy a baptisták többnyire jószándékú, jámbor emberek, akiknek a vallás nem tisztán külső dísz, hanem komoly, állandó lelkiszükséglet. S ha túlzottnak is találjuk Rauschenbusch megállapítását, miszerint a baptisták Krisztus követésében s a tökéleteségben a többi keresztyéknél messze előbbrejárnának, férfiasán kijelentjük, hogy buzgósságuk, egyenességük, testvéri szeretetük, jótékonykodásuk minden dicséretet megérdekel.

Tanaik ellen tehát küzdünk, mert azok tévedések, eretnekségek, Krisztus szavának s a történelmi igazságnak meghamisításai; ő érettük azonban imádkozzunk, hogy jószándékuk jutalmakép megtalálhassák az utat az egyedül igaz, egy, üdvözítő anyaszentegyházhöz.

## ADVENTISTÁK.

Adventistáknak nevezzük annak az újabbkori amerikai szektának a tagjait, akik az Úr eljövetelet közelének tartják, az arra való előkészületet tekintik a keresztények legfontosabb kötelességének s egész istentiszteletük s egyházi életük ennek az adventnek, vagyis az Úr várásának a megünneplésében merül ki.

Az adventisták nem egységesek, öt különböző szektájuk van. Legnevezetesebbek a „hetednapos adventisták“, akik Amerikában igen elszaporodtak s Európában is a dollár mindenható erejénél fogva élénk propagandát folytatnak. Nálunk Magyarországon „szombatosok“ néven ismeretesek, mivel a hét hetedik napját ünnepük. Nem tévesztendők azonban össze az erdélyi székely szombatosokkal, akik elvetették minden tanokat a keresztenységből, melyeket Mózes tanaival összeegyeztetni nem tudtak s ma már felszívódtak teljesen a zsidóságba.

### Az adventista mozgalom története.

Az adventista gondolat nem új a világtörténelemben. Már az első keresztények, akik a régi

zsidó álmokat egyszerre levetni nem tudták, tápláltak ilyen gondolatokat. A régi zsidó véleményt a Messiás földi országáról átvitték a kereszténységbe is s az időpontot Krisztus második eljövetelére tették. Tápot, adtak e felfogásnak az evangélium homályos szavai a világ végéről s az Üdvözítő második eljöveteléről, de még inkább a Titkos Jelenések könyvének 20. fejezete, mely szerint a szentek ezer esztendeig fognak Krisztussal uralkodni. „Éltek és országoltak Krisztussal ezer esztendeig.“ (20. 4.)

Ez volt a millenizmus vagy chilianizmus. Miként a világ — mondották — hat nap alatt lett megteremtve s a hetedik napon a teremtő Isten megnyugodott, úgy kell 6000 év alatt a világnak felőrlődnie s azután jön a nyugalomnak ezer éve. Ebben az ezeréves boldog országlásban csak a jól vesznek részt s színhelye ez a föld lesz. Az ezer év elteltével jön csak el a világ vége és megítélése.

Bár a millenizmus az V. században már teljesen megszűntnek tekinthető, a gondolat maga ott kísért később is a firenzei Joachim, az apostoli testvérek, a taboriták, anabaptisták, Svedenborgiak és Mormonok mozgalmában. De a leghatározottabb alakot az adventistáknál nyerte.

### *Keletkezése.*

Az adventista szekta keletkezése *Miller Vilmos* nevéhez fűződik, aki Pittfieldben, Északamerika Massachusetts nevű államában 1782-

ben született s mint farmer 1849-ben halt meg Low Hamptonban, Newyork államban. Atyja katonatiszt volt, de szűkös viszonyai nem engedték meg, hogy a tehetséges, élénk fiút tudományosan kiképeztesse. Pedig a fiú tanulni vágyott. Már ifjúkorában elolvasott minden könyvet, ami csak a kezébe került. A rehdszertelen, válogatás nélküli olvasásnak a vége az lett, hogy nemcsak a baptista vallást, melyben nevelkedett, vetette el, hanem egyenesen hitetlen lett.

Harmincnégy éves korában mint farmer letelepedett Low Hamptonban s itt hamarosan megtért. Megtérése után lázas buzgalommal fogott a Szentírás olvasásához. Különösen megragadták figyelmét azok a részek, melyek a világ végéről s az Úr eljöveteléről szólanak. Ügy gondolta, hogy az idők jelei, melyek a világ végét jelzik, beteljesedőben vannak. Tehát Krisztus eljövete kúszöbön áll.

Hosszas bűvárkodás után, a Dániel könyvében megírt jövendölésekben (8, 13) azt számította ki, hogy Krisztus második eljövetele az „1843. év táján“ fog bekövetkezni.

Igen érdekes az a számítás is, mellyel Miller a jelzett eredményhez eljutott. Dániel ugyanis azt írja, hogy a minden nap áldozat mindaddig elmarad s a pusztulás mindaddig tartani fog, míg csak 2300 nap el nem műlik. Akkor aztán meg lesz tisztítva a szent hely. Ez a jövendölés a szétrombolt jeruzsálemi templom helyreállítására vonatkozik, ami a Dánieltől jelzett időben

tényleg be is következett. Miller azonban, aki a Szentírást csak a saját értelmére támaszkodva magyarázta, ezt a passzust a föld megtisztására értette s a 2300 napot, mint ugyanannyi évet fogta fel. Számítása kiindulópontjának pedig a 457-ik évet vette, amikor is Esdrás vezérlete alatt a zsidók egyrésze a babilóni fogságból visszatért. így jutott el a nevezetes 1843-as dátumhoz.

1818-ban már komoly meggyőződése yolt Millernek, hogy 25 év múlva beáll a világ vége. Krisztus újra megjelenik a földön s a nagy világéges után felállítja az ő ezeréves országát, melyben uralkodni fog a feltámadt hívőkkel. Az istentelenek ellenben csak az ezer év elteltével fognak feltámadni s akkor lesz majd a világítélet.

1831-ben Miller nyíltan kezdte hirdetni meggyőződését. Két év múlva már lakóhelye baptista gyülekezetében hirdeti tanait. 1833-ban könyvet ír: „Bizonyítékok a Bibliából s a történelemből az Úr eljövetelére vonatkozólag 1843-ban“. Ezen időtől kezdve egész 1843-ig hatalmas propagandatevékenységet fejtett ki. Ötszáz különböző városban vagy négyezer előadást tartott. Előadásai oly nagy hatást értek el, hogy körülbelül 200 prédikátor elfogadta nézeteit, közel ezer gyülekezet támadt vagy ötvenezer taggal. 1840-ben Bostonban megjelent az első adventista folyóirat, az „Idők jelei“, később „Advent Herald“ címmel.

Mikor Miller követői őt arra kérték, hogy je-lölje meg pontosakban az időt, melyre az Úr ér-kezése várható, Miller újabb számítások alapján ezt a pontos időt 1843 március 21. és 1844 már-cius 21. közötti időben állapította meg.

Miller jövendölése nagyon érthetően óriási feltűnést keltett. Hívők és hitetlenek egyaránt lázas kíváncsisággal várták az eseményeket. De a kijelölt idő elmúlt s az Úrnak felhőben való eljövetele nem következett be. Miller tehát ha-mis prófétának bizonyult.

Ő azonban nem vette nagyon szívére a szé-gyenletes felsülést. Nyílt levelet intézett hívei-hez, melyben bevallja, hogy számításában ugyan tévedett, de biztosít mindenkit arról, hogy az Úr hamarosan el fog jönni.

Most azután egy *Snow* nevű barátja lépett előtérbe. Kijelentette, hogy Miller tévedett, amennyiben nem vette figyelembe a tíz szűzről szóló példabeszédet (Máté 25.), mely szerint a vőlegény nem fényes nappal, hanem csak éjfél-kor jön. Ez a félnapi késés a dánieri 2300 nap-nak megfelelően egy félévet jelent. Ezt a félévet kegyelmi és bűnbánati időnek jelentette ki s az Úr eljövetelét pontosan 1844 október 21-ikében állapította meg.

A tömeg persze újra hitt s feszült várakozás-sal tekintett az eljövendő elé. Egykorú kútfők leírásai a tömegörület hatását keltik az ember-ben.

1844 nyarán a hívők nagyrésze beszüntette a

munkát. A földeken nem aratták le többet a termést. Sokan eladták vagy elajándékozták minden vagyonukat s külön kis sátrakban várták az Úr eljövetelét.

A „hitetlenek“ természetesen jól mulattak a „hívők“ várakozásán s Bostonban a kereskedők kirakataiban ilyen felírásokat lehetett látni: „Fehér ruhák, mennybemenetelre alkalmasak, legújabb divat szerint igen olcsó áron árusítatnak“.

Végre elérkezett 1844 október 21. Ezer és ezer adventista leste az égi jeleket, az angyalok megérkeztét, a kürtök megharsanását. Népes csapatok lepték el az imaházakat s szemüket égnekkirányítva, órák hosszat adventi énekeket énekeltek. Úgy, ahogy Lukács evangéliumában van: „Midőn pedig ezek elkezdődnek, tekintsetek föl és emeljétek fel fejeiteket, mert közelget a ti váltságok“. (21, 28.)

De semmi se történt. Október 21. is csak úgy műlött el, mint a többi nap. „Elhagytam az imaházat — írja egy szemtanú — és sírtam, mint egy gyermek. Az idő letelt s a várva-várt üdvözítő nem jött el. Mária Magdolnával kellett felkiáltanunk: Elvitték az Urat... és nem tudjuk, hová tették őt.“

A csalódás tehát irtózatos volt, Miller, Snow és társai azonban úgy nyilatkoztak, hogy a számítás egészen helyes volt s csak abban tévedtek, hogy az adott időpont nem az Úr Jézus eljövetelére, hanem a Megváltónak, mint főpapnak

mennyben véghezviendő utolsó munkájára, az engesztelőáldozat bevégzésére s az Úr népének előkészítésére vonatkozik.

S az adventisták újra hittek.

### *Fejlődése.*

1845 április végén adja ki Miller az adventista gyülekezetek első szabályát, de a szakadás, a széthúzás már jóval előbb megindul.

Már a várakozási idő alatt egy *Storr* nevű prédikátor hat prédikációt ad ki, melyekben különleges, a Miller lelkületétől idegen tanokat kezd hirdetni. Tagadja, hogy a lélek természeténél fogva halhatatlan volna. A halhatatlanságban Krisztus külön adományát akarja látni, mely csak a hívőknek kompetál. A halottak lelkei nem élnek, hanem mintegy az álom állapotában vannak s csak az utolsó ítéletkor ébrednek fel, hogy vagy Krisztussal uralkodjanak, vagy pedig büntetésképen örökre megsemmisüljenek.

Az öt különböző csoportra szakadó adventisták közül legnagyobb szerephez a „*hetednapos adventistád* vagy *szombatosok*” jutottak.

Történt ugyanis, hogy 1844-ben a washingtoni gyülekezethez egv baptista prédikátornő jött, aki meggyőzte a gyülekezetek mennyire helytelen és bűnös a vasárnap megszentelése. Isten a hetedik napot rendelte és áldotta meg és semmi nyoma annak, hogy akaratát megváltoztatta volna. A gyülekezet elfogadta a prédikátornő

érvelését, különvált a többi adventistáktól s erős propagandába kezdett.

A propaganda lelke egy *Harmon Ellen G.* nevű beteges leányka volt, aki gyakran lelki elragadtatásfélénél esett és prófétáit. Később férjhez ment egy *Withe Jakab* nevű prédikátorhoz. Víziói eközben tovább folytatódtak s e nő az adventisták prófétanőjévé vált s írásmagyarázatai irányadókká lettek.

1849-ben már folyóiratot alapítanak s *Withe asszony* vizionárius írásai elárasztják egész Amerikát. 1858-ban bevezetik gyülekezeteikben a tizedet, miáltal kiapadhatatlan pénzforrásra tesznek szert. 1866-ban felállítják az első szanatóriumot s 1868-ban megtartják az első seregszemlét.

Ugyanebben az évben egy aposztata lengyel pap megalapítja az első európai gyülekezetét a latin Svájcban. 1878-ban megkezdik Angliában a téritést. 1895-ben pedig Hamburg székhellyel Középeurópa megmunkálásába fognak.

### *Jelen állapota.*

A különböző adventista frakciók között legérősebb a szombatos, adventisták csoportja. 1894-ben 37 ezren, 1901-ben 50 ezren, jelenleg pedig körülbelül 200 ezren vannak. Amiből Európára valami 60 ezer esik. A többi csoportok létszáma igen csekély; együttvéve alig teszik ki a szombatosok negyedrészét.

Északamerika és Európa államain kívül miszsiókat tartanak fenn Abesszíniában, Perzsiában, Indiában, Kínában, Ausztráliában, Javában stb. 1910-ben már 70 missziósintézetük volt 5300 növendékkel s mintegy 400 bennszülött tanerővel. Van 70 kórházuk 160 orvossal és 1000 ápolónővel.

A szombatos adventisták legfelső fóruma a washingtoni általános konferencia. Az egyes földrészeken uniókba vannak osztva, melyek azután kerületekből állanak. Európa 7 unióra osztlik. Magyarország a IJuna-unióba tartozik.

Sajtótevékenységük igen élénk. Harminc nagy nyomdájuk, 126 folyóiraljuk van. írásaik 67 különböző nyelven jelennek meg.

Nagy súlyt helyeznek a jótékony intézményekre; különösen kórházak és szanatóriumok felállításában tevékenykednek. Hogy ezen egészségügyi intézmények egyúttal az adventista misszió kiinduló- vagy gyűjtőpontjai is, az magától értetődik.

### *Magyar adventisták.*

A magyar adventistákról keveset tudhatunk. Könyveikben sem nyíltan leszögezett hitvallomás, sem történelmükre vonatkozó adatok, statisztika stb. nincsenek. Vezetőik és tagjaik egyaránt zárkózottak és titokzatosak. A pusztatudományos érdeklődést nem szeretik s csak azokat avatják be titkaikba, akiknél a „megtérés“ reménye fennáll.

E sorok írója is megpróbálta egyik prédkátorunknál a magyar viszonyokat illetőleg tájékozódást nyerni. Hasztalanul. A „testvér“ (így neveztek a hívek) bizalmatlanul fogadott. Legfontosabb és legsürgősebb feladatának tartotta nevemet, állásomat és lakásomat pontosan feljegyezni. Kérdezőskodéseimre kijelentette, hogy a „főprédkátor“ tudta és beleegyezése nélkül semmi néven nevezendő felvilágosítással nem szolgálhat.

Más kútfők nyomán mégis sikerült a következőket megtudni. A magyar adventista missziót német származású prédkátorok vezetik, akiket a berni (Svájc) központ küldött az országba. Bár mozgalmuk már 25—30 éves, tagjaik száma alig üti meg az egyezeret. Tevékenységük főleg a fővárosra szorítkozik. Vidéki állomásokról vagy formálisan megalakult gyülekezetekről nem tudunk. Budapesten négy imaházuk van: a Dalnok-utcában, Baross-utcában, a Szent János-téren és Erzsébetfalván. Egy modern új nyomdájuk (Németvölgyi:úton) s két könyvkereskedésük van. Irataikat, melyek fantasztikus címükkel tűnnek fel, vasutakon s vasúti várótermekben szeretik árusítani, mint „jó sajtót“, „keresztény könyveket“.

Csopják Attila baptista író így emlékezik meg róluk egyháztörténelmében: „Magyarországon körülbelül 1890 óta folytatnak missziót s több száz tagot számlálnak, de többnyire szombatosok néven ismeretesek“. (184. oldal.)

### Az adventisták tanai.

Mikor a következőkben az adventisták tanairól beszélünk, a hetednapos vagyis a szombatos adventistákat értjük. Egyrészt, mert a szombatos adventisták a legelterjedtebbek, másrészt pedig, mivel a magyarországi adventista miszzió is ezen az alapon áll.

#### *A világ vége.*

Az adventista mozgalom a világ végének kiszámításával és várásával kezdődött el s figyelmüket még ma is elsősorban ez köti le.

Bár még mindig van egy frakciója az adventistáknak, akik főhivatásuknak tartják a világ végének kiszámítását s az újsághírek szerint csak nemrég is a közeli vég szenzációjával lepték meg a világot, a találgtatásoktól általában tartózkodnak. A kezdet két keserű csalódása — úgy látszik — elég lecke volt nekik.

A Dániel-féle jövendölések helyett ma már inkább a Titkos Jelenések könyvének homályos vízióira építnek.

A kérdéses szöveg így hangzik: „És láték egy angyalt leszállani a mennyből, a mélység kulcsa és nagy lánc lévén kezében. És megragadá a sárkányt, a régi kígyót, ki az ördög és a sátán és lekötözé azt ezer esztendőre és leveté a mélységebe és pecsétet vete rá, hogy többé ne hitegesse a nemzeteket, míg el nem telik az ezer esztendő: és azután föl kell oldatnia egy kevés

időre. És Játék székeket és azokon ülőket, kiknek adaték, hogy ítélichenek; és (látám) azok lelkéit, kik lefejeztettek Jézus bizonyiságtételéért és az Isten igéjéért, kik nem imádták a vadállatot, sem annak képét, bályegét sem vették föl homlokaikra vagy kezekre és éltek és országlottak Krisztussal ezer esztendeig. A többi halottak nem élednek föl, míg el nem telik az ezer esztendő. Ez az első feltámadás. Boldog és szent, kinek része van az első feltámadásban; azokon nincs hatalma a második halálnak, hanem az Isten és Krisztus papjai lesznek és vele országlanak ezer esztendeig. És mikor eltelik az ezer esztendő, a sátán feloldatik tömlöcéből és kijő és elcsábítja a nemzeteket, kik a föld négy szegletén vannak, Gogót és Magótot és összegyűjti azokat viadalra, kiknek száma, mint a tenger fövénye. És feljőnek a föld területére és körülveszik a szentek táborát és a kedves várost. De az Istantól tűz száll le a mennyből s ez megemészti őket, a tűz és kénkő tavába vettetik, hol a vadállat is, a hamis próféta is gyötörtetni fognak éjjel-nappal minden örökkön-örökké. És láték nagy, fehér királyi széket s azon egy ülőt; kinek színe elől elfutott a föld és ég és azok helye nem találtaték. És látám a holtakat, a nagyokat és kisdedeket állani a királyi szék előtt és még más könyv nyittaték meg, az élet könyve; és megítéltettek a holtak azokból, mik a könyvekben valónak írva, az ő cselekedeteik szerint. És a tenger előadó a holtakat, kik benne valónak és a halál

és alvilág visszaadák halottjaikat, kik nálok vának; és ítélet tartaték mindenik fölött az ő cselekedetei szerint. A pokol és halál pedig a tűznek tavába vettetének; ez a második halál. És aki nem volt beírva az élet könyvébe, a tűznek tavába vettetett". (Titkos Jelen. 20. rész.)

Ebből az apokaliptikus szövegből az adventisták a következőket vezetik le: mikor az utolsó idők jelei minden teljesedésbe mennek, Krisztus eljövetele fog e világnak véget vetni. Az istentelenek elpusztulnak, az igazak azonban feltámadnak halottjaikból s az égben Krisztussal ezer évig fognak uralkodni. Ezen ezeréves uralom alatt azonban a föld üres és kietlen lesz, lakatlan, akárcsak kezdetben, az ember teremtése előtt. Így lesz az első feltámadás.

Ezen idő alatt a sátán is tehetetlenségre lesz kárhoztatva. Megkötöztetik, a mélységebe vettek és lepecsételtek.

Az ezerév letelte után azonban helyreáll a szent város. Krisztus az ő szentjeivel lejön a földre, az olajfák hegye kettészakad s helyet csinál az új Jeruzsálemnek. Krisztusnak ezen második eljövetele jelenti egyúttal az istentelenek feltámadását is, akiknek száma oly nagy, mint a tenger főnye.

Most azután a sátán is kiszabadul börtönéből. Azonnal összehívja a feltámadt gonosz lelkeket s harcra vezeti őket a szent város ellen.

Ekkor azonban tűz fog alácsapni az égből. A patakok szurokká, a föld kénne válik, az egész

ország égő, folyó szurokká változik, melybe be-vettetnek az ördög s az ő csatlásai, ahol azután a második halál vagyis a teljes megsemmisülés vár rájuk.

Isten országa a földön örökké fog tartani s a szentek mint királyok uralkodni fognak minden-örökké.

Hogy pedig a jelek a közeli, véget jelzik, az holtbizonysos az adventisták előtt. A Krisztus által jelzett események (Máté 24.) már minden-beteljesedtek. „A nap elsötétedik, a hold nem ad világosságot, a csillagok lehullnak az égből“ — mondta Krisztus. íme — felelik az adventisták — 1780 május 17-én Északamerika északkeleti részében elsötétedett a nap s egy „egészen különleges homályos nap“ volt. 1833 november 13-án nagy csillaghullás volt észlelhető. Más biztos jelei pedig a világ végének: a viharok, föld-rengések, áradások, tűzvészek, melyek az utolsó évtizedekben történtek. Háborús készülődések, véres háborúk mindenfelé. Az erkölcsi romlottság oly magasra hágott, hogy az emberiség állapota Nőé korára emlékeztet.

Mindezt egybevetve — mondják — lehetetlen a világ végének közelségét fel nem ismerni.

*Az Úr napja.*

A hetednapos adventisták tanaiban az Úr várása mellett a legnagyobb szerepet az „Úr napjának“ a kérdése játsza.

Bates József hajóskapitány már 1846-ban könyvet írt e kérdésről a pálcát tört a vasárnap felett. Kijelentette, hogy bűn a vasárnapot megünnepelni. Szombat az igazi ünnep, mint ahogy azt a zsidók tették, mert a teremtés alkalmával Isten a szombatot áldotta és szentelte meg.

Az adventisták nagy profetisszájá: White aszszonysság pedig esküvel állítja, hogy mennyei látomása volt, miszerint soha senki hitetlenné vagy istentagadóvá nem lett volna, ha az Úr napját minden szombaton ülte volna meg a világ.

A német Conradi pedig egy vaskos könyvben, melynek címe: Krisztus vagy a római egyház, azt állítja, hogy a pápaság bűne a szombat eltörlése. A vasárnap emberi találmány minden bibliai alap nélkül. Sőt haragosan jelenti ki, hogy a római egyház Isten nyílt és világos parancsa ellenére vezette be a szombat helyett a vasárnapot.

Szerintük az első keresztények a szombatot ünnepelték s a bűnös merénylet Isten parancsa ellen csak a IV. században következett be. Erre az időre esik ugyanis a vasárnap bevezetése.

A szombat tehát Isten mindenhatóságának a jele; a vasárnap pedig jele a római egyház hatalmának és tekintélyének Isten szava és parancsa felett.

*.4z emberi lélek.*

De még megdöbbentőbb a szombatos baptisták felfogása az emberi lélekről. Ha már az Úr

napjának kérdésében is eltérnek az összes keresztény vallásoktól, az emberi lélekről vallott felfogásuknál szinte joggal kérdezi az ember: vájjon számíthatók-e egyáltalán a szombatos adventisták a keresztények közé? S valóban, keresztény jellegüket már csak az menti, hogy Krisztust, az Istenembert még nem tagadták meg.

Minden keresztények közös, egyöntetű felfogása az, hogy az emberi lélek szellemi valóság, melynek természetes kiruházásához tartozik a halhatatlanság. A halál tehát csak a testet rombolja szét, a test és lélek kapcsát szakítja meg, de a lélek tovább él egy egész örökkévalóságon át.

A szombatos adventisták azonban mászt tanítanák. Szerintük a lélek a testtel együtt meghal, illetve a jámbor emberek lelkei a sírban alusz-nak. Nem hiszik, hogy a lélek a test halála utáu a mennybe vagy a pokolba jut, hanem csak feltámadáskor kap ismét életre s a nagy világítélet után a jámborok az új földnek lakói lesznek, a gonoszok pedig bevettetnek a kénköves, tüzes tóba s ott teljesen megsemmisülnek az ördögökkel együtt. Az adventisták tehát tagadják, hogy a lélek természeténél fogva halhatatlan volna. A halhatatlanság Krisztus külön adománya, mely csak a hívőknek jár ki. A halottak lelkei nem élnek, hanem az öntudatlanság, az álom állapotában vannak s csak az ítéletkor ébrednek új életre.

*Egyéb tanok.*

Ezek után igazán nem csoda, ha a szombatos adventisták sok más lényeges pontban is eltérnek a Krisztus alapította katholikus anyaszentegyháztól.

Amilyen igaz örömmel üdvözöltük például a baptisták pozitív hitét a Szentháromságban s Krisztus istenségében, épol.y fájdalommal és megütközéssel kell látnunk, hogy a szombatos adventisták *hite a Szentháromságban s Krisztus istenségében* nincs nyíltan és félreérthetetlenül kifejezve. Hitvallásukban az Atya és Fiú után a Szentírásban való hit s nem a Szentlélek következik.

A Szentírást elfogadják, mint zsinórmértéket az örök boldogsághoz. Hogy nem a maga egészében veszik, az Luther óta nem csoda.

Hirdetik, hogy a Szentírás a *hit egyedüli mérteke* és szabálya, nemkülönben a kinyilatkoztatásnak egyedüli forrása.

Elvetik a *gyermekkeresztséget* s csak a teljes alámerítéssel történő megkeresztelest a felnőtteknek tartják érvényesnek. mindenkit, aki gyermekkorában vagy csak leöntéssel volt megkeresztele, újra keresztelnek.

Tagadják a *purgatorium* létét, a *pokol* örökké-tartó büntetését; elvetik a *szentmiseáldozatát*, *gyónást*, a *házasság* felbonthatatlanságát, a szen-tek, képek, relikviák tiszteletét, a halottakért való könyörgést, a *papság* intézményét.

De különös hévvel támadják a *pápaság* intézményét. A tehetetlen düh vagy talán már az őrjöngés benyomását kelti a józan szemlőben az, amit e téren művelnek. Durva sértésük, mely 295 millió katholikusnak szól, minden esetben fölmentene bennünket az alól, hogy velük és tanákkal tisztelettel és udvariassággal bánjunk.

De halljuk, mit mondanak az adventisták a pápaságról?

A Titkos Jelenések könyvében szó van egy kétszarvú vadállatról, mely felfuvalkodik s hatalmat gyakorol a világ felett. Elcsábítja a föld lakóit s rabszolgáival teszi őket. S szent János hozzáfüzi: „Akinek értelme van, számítsa fel a vadállat számát; mert ember száma az; s az ő száma hatszázhatvanhat“. Vagyis: itt valami megfejtendő van. Aki elég éles elmével bír, az keressen olyan szót, melynek számértéke 666 legyen. A régieknél ugyanis a betűk egyszer mind számjegyek is voltak.

E titokteljes szám a legrégebb időktől kezdve sok találgtatásra adott okot, Szent Ireneus például azt gyanította, hogy ezen számösszeg alatt a „Lateinos“ (római birodalom) név rejlik, melynek betűiből valóban kijön a 666 szám. Mások Juliánt, a hitehagvót (Apostates), ismét mások Mohammedet (görögül Maometis) gyanították. Újabban nem történeti személyt, hanem az istentelen tudományt értik alatta.

Az adventisták azonban durva lelkülettel azt Állítják, hogy az a bizonyos apokaliptikus undo-

ritó szörny a római pápa, a katholikus világegyház feje. S előadásai alkalmával egy vetített képet mutatnak be, mely a pápai tiarát (hármas koronát) ábrázolja a következő felírással:

VI- c - ari-us      Fi- 1 i - i      D - ei  
 5, 1, 100, 1, 5,      1, 50, 1, 1,      500, 1 = 666,

ami annyit jelent: „Isten fiának helyettese“. íme — mondják — az adott szám talál a római pápára.

Hogy azonban pápai tiara ilyen felírással nincsen s hogy a pápák még soha így magukat nem nevezték, azzal az adventisták nem törődnek.. Sőt, hogy a pápát mindenképen antikrisztussá belyegezzék, még egy címet találnak ki számára. Hogy ez is légből kapott, mint az előbbi, az mellékes; a fő az, hogy a szainérlék itt is talál.

L- ati-nus      Rex      Sac-er-dos  
 50, 1, 5,      10,      100,      500 = 666.

### *Gyülekezeti élet, erkölcsi parancsok.*

A Messiás-várás mellett az adventisták minden-gondját a szombat megszentelése képezi. Isteniszteletük rideg és puszta. Prédikációból és adventi énekekből áll. A gyermekek hitbeli oktatása is szombaton történik. Pénteken este imáora, a hét két másik napján pedig, rendszerint csütörtökön és vasárnap vallásos előadása van.

Átvették a katholikus egyháztól az *utolsó ke-*

*netet*, melyet azonban szentségnek nem tartanak,. úgyszintén a *lábmosás* szokását is, mit az úrvacsora vételével kötnek össze.

Megvan tehát az *úrvacsora* is, amit azonban alkoholmentes borral végeznek. Mert — mondják — Krisztus és apostolai is ezt csinálták.

1863-ban egy *egészségügyi reformot* léptettek életbe, mely egyúttal a vallás erejénél fogva is kötelez. Eszerint tilos a disznóhús, alkohol, tea, kávé és dohány elvezése. Sokan még orvosság-gal élni sem tartják megengedhetőnek.

A hívek *adót* fizetnek. Már a keresztségnél kiveszik az ígéretet, hogy az illető „megadja az Ürnak az övét“. Az adó elég magas. minden tag köteles lelkismeretben, összjövedelmének egy tizedrészét csorbítatlanul leadni a vezetőségnek. Ezen előírás alapján minden hívő kap évről-évre egy levélborítékot, melyre Malachiás próféta szava van rányomtatva: „Hozzátok be az egész dézsmát az én tárházamba“. (3, 10.) Ebbe a borítékba teszi be minden adventista a maga tizedét, fölírja rá a nevét s beadja a pénztárosnak, aki azt levonás nélkül az illetékes Unió központjába továbbítja. Ez az összeg teljesen missziós célra megy; a helyi szükségleteket különböző gyűjtésekkel fedezik.

Hogy ez az egyházi tized milyen óriási összegre rúg s viszont a hívőkre miiven megterhélés, álljon itt egy példa: 1920-ban az adventisták 11,876.040 dollárt hoztak össze. Ebből maga a tized 7,195.436 dollár, ami egy tagra az akkori

létszám mellett évi 25 dollár megterhelést jelentett.

írásaiiban állam — vagy társadalomellenes dolgot nem találtunk, viszont azonban tény, hogy az adventista vallást Románia sem elismerni, sem megtűrni nem akarja, Szerbia pedig ép az idei évben tiltotta ki országa területéről őket s üldözi az államhatalom minden eszközével.

### **Az adventizmus cáfolata.**

Gyakorlatilag szinte lehetetlen az adventistákat befogni. Csekély theologai ismeretükön, önkényes, minden józan szabályt megcsúfoló bibliamagyarázatukon, rajongó fanatizmusukon megtör minden kísérlet. Még nagyobb baj, hogy sohasem elég nyíltak és őszinték. Könyveikből is csak nehezen, prédikátoraiak „vallásos előadásairól“ (így szeretik nevezni propagandáikat) meg egyenesen lehetetlen kihámozni tanaikat. Egységes, szigorúan körvonalozott hitvallomást vagy katechizmust sem adnak, hanem ehelyett különféle, szenzációs című iratokkal árasztják el a világot.

Egy magyar baptista író, aki pedig sok szerettel gyűjtötte össze a szekták történetét s aki ép az apró szektákban akarja megtalálni „a bibliai kovászt meg sót, mely a romlásnak induló egyházak erjedését némileg meggátolja“, az adventistákról a következő megállapítást kénytelen tenni: „A szellem önállóságának fogalmával

nincsenek tisztában s a bibliát előre megállapított menetben, mindenig ugyanazon — véleményükre kedvező — versek idézésével magyarázzák, ellenben a véleményüknek meg nem felelő verseknek más értelmet igyekeznek adni". (Csopják Attila: Egyháztörténet.)

Mi a magunk részéről még csak azt tehetjük hozzá, hogy az adventisták egész hitrendszerében szentírási szavak, mondatok vagy szakaszok naiv, gyermekes elgondolásán alapszik.

Nem való Biblia azok kezébe, akik így élnek vele!

*A világ végéről.*

Hogy az adventisták mit tartanak a világ végéről, illetőleg annak közeli beállásáról, azt már bőven kifejtettük.

Cáfolatul legjobb lesz Krisztus szavait emlékünkbe visszaidéznünk. Mit mondott az Üdvözítő a világ végéről? Mikor lesz? Ki lehet-e számítani a világ végét?

Az evangéliumok tanúsága szerint annyi biztos, hogy az Üdvözítő beszélt és pedig többször beszélt a világ végéről. Megadta a jeleket is, melyekből következtetni lehet reá. Az egyház fel is olvastatja Jézus jövendöléseit a híveknek minden évben.

Mi katholikusok azt is tudjuk, hogy két ítélet lesz. Egy külön ítélet s az utolsó ítélet. A külön ítélet rögtön a halál után következik be. Ha meghaltunk, Isten azonnal megítéli lelkünket.

„El van végezve, hogy az emberek egyszer meg-haljanak, azután pedig jön az ítélet.“ (Zsid. 9, 27.) A második ítélet a világ végén lesz. Jézus avégegett jön majd el a világ végén, hogy minden embert megítéljen. Ezt a világ végén bekövet-kező ítéletet nevezzük utolsó ítéletnek vagy vi-lágítéletnek. „Eljön az óra, amelyben minden-jan, akik a sírokban vannak, meghallják az isten fia szavát. És előjönnek, akik jót cseleked-tek, az élet feltámadására; akik pedig gonoszt cselekedtek, az ítélet föltámadására.“ (Ján. 5, 28—29.)

A tapasztalat azonban azt bizonyítja, hogy a halál órája bizonytalan. minden percben betop-panhat. „íme úgy jövök, mint a tolvaj.“ (Titkos Jelen. 16, 15.) Azért figyelmeztet is bennünket állandóan az Egyház, hogy minden időben ké-szen legyünk a halálra. „Figyeljetek, vigyázza-tok és imádkozzatok, mert nem tudjátok, mikor lesz azon idő.“ (Márk 13, 33.)

Azt azonban sohasem fogjuk tudni kiszámí-tani napra és órára, mikor jön el Jézus, mikor lesz a világ vége. S jelenleg sincs semmi okunk vagy alapunk arra a feltevésre, hogy az Ür ha-marosan jönni fog. „Azt a napot azonban vagy órát senki sem tudja, még a mennyei angyalok sem, hanem egyedül az Atya.“ (Máté 24, 36.) Aki tehát emberi ésszel mégis ki akarná számí-tani a világ végét, Krisztust akarja megcáfolni, vétkezik ellene.

S Krisztus óva int, hogy ne hagyjuk magun-

kat elámítani. Mert bár jelek fognak az égre rajzolódni, az utolsó idők jelei, mégis váratlan lesz az Isten fiának megérkezése. „Mert valamint a villámlás napkeleten támad és látszik napnyugatig, úgy leszen az ember fiának az eljövetele is.“ (Máté 24, 27.) Sőt, ha hasonlatot is akarunk hozzá: „Amint pedig volt Noé napjaiban, úgy leszen az ember fiának eljövetelekor is. Mert valamint a vízözön előtti napokban ettek és ittak, házasodtak és kihásasítattak minden napig, melyen Noé bement a bárkába és nem vették észre magokat, míg nem eljött a vízözön és elvitte mindenjájokat: úgy leszen az ember fiának eljövetele is“. (24, 36—39.) „Azért ti is legyetek készen, mert amely órában nem vélitek, eljön az ember fia.“ (24, 44.)

Hogy pedig a világítéletkor mi fog történni, ahoz nem kellenek a Titkos Jelenéseknek misztikus víziói, homályos, senki által csalhatatlanul nem magyarázható szavai s még kevésbbé az adventisták gyerekes elgondolásai, maga az Úr Jézus ad rá határozott, pontos feleletet. „Mikor pedig eljő az ember fia az ő fölségében és vele mind az angyalok: akkor ő fölségének királyi székébe ül; és összegyűjtetnek elője minden nemzetek és elválasztja őket egymástól, mint a pásztor elválasztja a juhokat a bakuktól. És a juhokat jobbjára állítja, a bakokat pedig balkéz felől. Akkor majd így szól a király azoknak, kik jobbja felől lesznek: Jöjjetek, Atyámnak áldottai! bírjátok a világ kezdetétől nektek

készített országot". (Máté 25, 31—35.) S továbbá „akkor majd így szó] azoknak is, kik bal-felől lesznek távozzatok tőlem, átkozottak, az örökk tűzre, mely készítetett az ördögnek és az ő angyalainak". (25, 41.)

### *Szombat vagy vasárnap?*

Az adventisták legnagyobb vágja a katholikus Egyház ellen az, hogy önkényűleg megváltoztatta Isten törvényét, amikor a szombat helyett a vasárnap megünneplését rendelte el.

S valóban. Ha igaz az, hogy a vasárnap bevezetése csak a IV. századra esik s hogy e rendelkezés Isten parancsának ellenére történt s pláne ha igaz Withe asszonyság látomása, hogy minden hitetlenség és istentagadás ebből származik, akkor valóban nagy bűnt követett el az Egyház s merész újítása nehezen vagy épenséggel nem is menthető.

De valótlan az adventisták vágaskodása. Sem a történelem, sem a Szentírás, sem a tapasztalat nem ad nekik igazat. A történelem tanúbizony-sága szerint a vasárnap megünneplése az apostoli időkből ered, a Szentírás maga is ezt jelzi, az isteni parancson sérelem nem esett s nem átok vagy hitetlenség, de hit és áldás fakadt a vasárnap megszentelése nyomán.

De lássuk e pontokat egyenkint közelebbről.

1. Amilyen hangosan hirdetik az adventisták, hogy a vasárnap csak a IV. században lett bevezetve, ép oly mélyen hallgatnak, ha az ember

közelebbi adatok után tudakozódik. Ki és mikor tette ezt? Melyik pápának a rovására kell e bűnt írnunk?

De az adventisták erre nem tudnak felelni. S nem is tudhatnak, mert állításuk légből kapott koholmány. A IV. század legfeljebb annyiban szerepel a vasárnap történelmében, amennyiben a római birodalom ebben a században a vasárnapot állami ünnepnek jelenti ki. Konstantin császár ugyanis 321-ben elrendelte, hogy a vasárnap törvénykezési szünnap legyen s a kereszteny katonák a szolgálattól e napon mente-sítessének.

Maga a vasárnap azonban egész az apostoli időkig nyúlik vissza. Már a Szentírás is erre enged következtetni. János evangélista tanúsága szerint (20. 19, 26.) az apostolok „a hét első napján\*” gyűltek egybe, azon a napon, melyen az Úr dicsőségesen feltámadt. Az Apostolok cselekedeteiben pedig azt olvassuk, hogy a troás-i hívek „a hét első napján” gyűltek egybe a kenvérszegésre. Szent Pál apostol pedig elrendeli, hogy „a szentek számára gyűjtendő alamizsnát” vasárnap végezzék.

Azt azonban készséggel elismerjük, hogy e helyek csak jelzések, utalások, melyekből következtetni lehet, azonban nyíltan kimondva, megemlítve vagy pláne törvénynek előírva a vasárnap a Szentírásban nincsen.

De nem is életbevágón fontos, hogy legyen. A Szentírás — mint már más helyen kimutat-

tük — nem egyedüli forrása és zsinórmértéke a hitnek. Vannak igazságok, melyekre teljes bizonyosság csak a hagyományból és a csalhatatlanul tanító egyházból meríthető.

Már pedig a legrégebbi egyházi írók tanúskodnak a vasárnap mellett. így a *Barnabás-levél*, mely az első század utolsó éveiben keletkezett, Izaiás próféta szavaival („szombatot és más ünnepeket el nem szenvedhetem“ 1, 13.) kapcsolatban ezt írja: „Azért üljük mi meg ünnepi örömben a nyolcadik napot (vasárnap), amelyen Jézus is halottaiból föltámadt“.

Szintén az első századból való a *Didache*, vagyis a „Tizenkét apostol tanítása“ című írás, mely a vasárnap megszenteléséről bőven megemlékezik s azt az „Úr napjának“ nevezi el.

A II. századból fennmaradt ránk szent Ignác antiochiai püspök egyik levele, melyet Magnezia hitközségéhez intézett: „Azok, akik új reményre jutottak (keresztények), nem tartják többé a szombatot, hanem az Úr napját“.

Felhuzzák ugyan az adventisták a szombat védelmére, hogy Krisztus, a keresztenység eszményképe is azt tartotta, hogy ő „szokása szerint szombatnapon a zsinagógába“ járt (Luk. 4. 16.); de elfelejtik, hogy Krisztus mindenben példát akart adni, hogy ezzel a tényel az „ünnep“ jelentőségét és súlyát akarta kihangsúlyozni. Elfelejtik, mennyire hangsúlyozta az Üdvözítő, hogy a törvény megtartásánál nem a betű, hanem a szellem a fontos.

Szent Pál apostol is a „szombatot tartotta“ olyan értelemben, hogy szombaton kereste fel a zsidó imaházakat és zsinagógákat, mert ott mindenjüköt egybegyűlve találta s alkalma volt hirdetni az új evangéliumot.

2. Hogy a vasárnap ünneplése bűn volna Isten parancsa ellen — ez az ellenvetés szintén nem állja meg a helyét.

Természetes, hogy az ószövetségen szent és sérthetetlen volt a szombat napja, mert maga Isten rendelte így. Bár egész biztosan hamarább kezdték a zsidók ünnepelni, mint ahogy Isten elrendelte volna. Tehát elsősorban is a természet törvényének, parancsoló szavának tettek eleget, amikor a hét egy napját megünnepelték s a pozitív isteni törvény csak formulázta a természeti törvényt, amikor a hét ünnepnapját a szombat napjában állapította meg.

Krisztus kereszthalálával azonban megszűnt az ószövetség s kezdetét vette az Újszövetség, mely többet nemcsak a zsidók, hanem minden idők minden népe számára lett megalapítva.

De ha megszűnt az ószövetség, meg kellett hogy szűnjön minden berendezése, intézménye, törvénye. Megszűnt tehát a sertéshús-tilalom, a körülmetélés, az ételtörvény s egyáltalán a szer-tartások törvénye.

Mi maradhatott hát meg belőle? Vagy helyesebben: mit kellett belőle szükségképen az Újszövetségbe átmenteni? Azt, ami az ószövetségi törvényekben egyúttal természeti törvény is.

Már most: Isten harmadik parancsában a lényeg az, hogy a hétnek egyik napja mint az Úr napja megünneptessék, de hogy melyik legyen e nap, azt már igazán nem írja elő a természeti törvény.

Mivel azonban az Újszövetség legfontosabb eseménye: Krisztus Urunk feltámadása vasárnapra esett s mivel a pünkösdi csoda, az Egyház megszületése is vasárnapi napon volt, egész természetes, hogy az Egyház kezdettől fogva az Úr napját vasárnap ünnepelte.

### Összefoglalás.

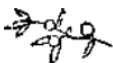
Mikor összegező véleményt akarunk adni az adventistákról; őszintén megvallva, zavarban vagyunk. Szeretnénk megértők lenni velük szemben is s a szeretet hangján szólani róluk.

De lehet-e?

Előttünk áll egy vallás, mely a legvaskosabbjból tévedésekkel gyerekes felületességgel és könynyelműséggel van összeragasztva. Itt egy vallás, melynek már a megindulása is téves volt, mely csúfosan felsült kétszer egymásután a kezdetek kezdetén. Hamis számításokon alapszik s egy beteges asszony viziós agyrémeiből szövődik ki. Pozitív isten-hitet hirdet, de még a Szentháromság tanához sem bír teljesen feljutni; Krisztust vallja mesterének, de istenségének világos megállásához nem bír fölemelkedni. Újszövetséget harangoz, de az Ószövetség elnémult harangjaihoz is visszajár kongatni.

Mit mondjunk róluk, mikor tanaik gyerekes naivsága, megalapításuk gyászos kudarca békelyegzi meg őket? — Semmit!

Sajnáljuk a bibliát, mely kezükbe került s melynek gyöngyei az ő kezükben ilyen hitvány üvegszilánkokká váltak; sajnáljuk az emberi szellemet, melynek húsz század véres, könnyes kínlódása után ide kellett fejlődni!



# FORRÁSMUNKÁK.

## **Magyar baptista irodalom.**

*Hitvallomása és szerkezete a kereszttel keresztyén gyülekezeteknek.* Budapest, MOB könyvnyomda.

*Népszerű theológia.* I., II. és III. füzet. Budapest, MOB könyvnyomda.

*Müller György életrajza.* Budapest, MOB könyvnyomda.

*Mi a teleki Irta:* Cs. A. Budapest, MOB könyvnyomda.

*Csopják Attila: Egyháztörténet.* Budapest, MOB könyvnyomda.

*Az ember szíve.* Budapest, MOB könyvnyomda.

*Egy különös eset.* Budapest, MOB könyvnyomda.

*Út a mennybe.* Budapest, MOB könyvnyomda.

*A megfeketeítés és megöntés eredete.* Budapest, MOB könyvnyomda.

*Harmatgyöngyök és aranysugarak.* Budapest, MOB könyvnyomda.

*A kapu előtt.* Budapest, MOB könyvnyomda.

*A szeretet országa.* Budapest, MOB könyvnyomda.

*Harmatcseppek.* Budapest, MOB könyvnyomda.

*Mire van az emberiségnek szüksége?* Budapest, MOB könyvnyomda.

„*Az élet titkaiból*“ cím alatt sorozatos elbeszélések. Budapest, MOB könyvnyomda.

*Folyóiratjaik:* „Békehírnök“, „Vasárnapi Tanító“, „Hajnalcsillag“, „Friedensklänge“.

**Magyar adventista irodalom.**

*A titok selfedezve.* Budapest, Vallásos iratok nemzetközi kiadóhivatala.

*Gondolatok Krisztus hegyi beszédéről.* Budapest, Vallásos iratok nemzetközi kiadóhivatala.

*A jó angyalok szolgálata.* Budapest, Vallásos iratok nemzetközi kiadóhivatala.

*A világ reméye.* Budapest, Vallásos iratok nemzetközi kiadóhivatala.

*Bibliai tanító.* Budapest, Vallásos iratok nemzetközi kiadóhivatala.

*Krisztus ismét eljön.* Budapest, Vallásos iratok nemzetközi kiadóhivatala

*Ojtestamentomi nyugalomnap.* Budapest, Vallásos iratok nemzetközi kiadóhivatala.

*Ezeréves birodalom.* Budapest, Vallásos iratok nemzetközi kiadóhivatala.

*Kibetűzött írás.* Budapest, Vallásos íratok nemzetközi kiadóhivatala.

*Világóra.* Budapest, Vallásos iratok nemzetközi kiadóhivatala.

*Közel van-e a világ vége?* Budapest, Vallásos iratok nemzetközi kiadóhivatala.

*A világosság fiai.* Budapest, Vallásos iratok nemzetközi kiadóhivatala.

*A Jézushoz vezető út.* Budapest, Vallásos iratok nemzetközi kiadóhivatala.

*Krisztus dicsőséges eljövetele.* Budapest, Vallásos iratok nemzetközi kiadóhivatala.

*Spiritizmus és halhatatlanság.* Budapest, Vallásos iratok nemzetközi kiadóhivatala.

*Krisztus szenvedései.* Budapest, Vallásos iratok nemzetközi kiadóhivatala.

*. Jézust akarjuk látni.* Budapest, Vallásos iratok nemzetközi kiadóhivatala

*Isten útjelzői.* Budapest, Vallásos iratok nemzetközi kiadóhivatala.

*Keresztény boldog reménysége.* Budapest, Vallásos iratok nemzetközi kiadóhivatala.

*Hinni vagy vélekedni.* Budapest, Vallásos iratok nemzetközi kiadóhivatala.

*A holtak állapota.* Budapest, Vallásos iratok nemzetközi kiadóhivatala.